# النابي الفريزي الفريدي المنتالة والاجوبة على كناب التوحيد

ستالیفت عبالقهم جهارالقهم ابراهیم الجهارالقه غفرالله لدولوالدیث ولجیم الست لمین

مؤسنة قرطبة

الطبعة الأولى ١٤٠٨ هـ - ١٩٨٨ م

النَّاجِ الْفِرَائِيَا الْفِرَائِيَا الْفِرَائِيَا الْفِرَائِينَا الْفِرَائِينَا الْفِرَائِينَا الْفِرَائِينَا الْفِرَائِينَا الْفِرْسُونَا الْفُرْسُونَا الْفُولِيَّالِيَا الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلَى الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَا الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعِلَمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينِ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعِلَى الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ

حقوق التصوير على هذه النسخة محفوظة

مطبعكة الميك في العوت المعمد مطبعكة الميك مطبعة معمد المعامرة من المعاملة المعاملة معمد المعامرة من المعاملة ا

### 

#### مقدمة

الحمد لله الذي خلقنا لعبادته وأمرنا بتوحيده وطاعته وأنزل بذلك كتبه وأرسل به رسله مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل . وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له إله الأولين والآخرين وقيوم السموات والأرضين الواحد الأحد الفرد الصد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد . وأشهد أن محمداً عبده ورسوله وخيرته من خلقه الذي أرسله الله رحمة للعالمين ، أرسله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون ، أرسله شاهداً ومبشراً ونذيراً وداعياً إلى الله وإذنه وسراجاً منيراً فبلّغ الرسالة وأدى الأمانة ونصح للأمة وجاهد في الله حق جهاده حتى دخل الناس في دين الله أفواجاً وحتى أتاه اليقين من ربه وقد ترك أمته على الحجة البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها بعده إلا هالك صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله وأصحابه وأتباعه إلى يوم الدين .

أما بعد: فإن كتاب التوحيد الذي هو حق الله على العبيد الذي ألفه الإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب بن سليان التهيي المولود عام ١١٠٥ هـ والمتوفى عام ١٢٠٦ هـ رحمه الله تعالى . ألفه لمّا رأى حالة الناس وما هم عليه من الشرك وعبادة غير الله ودعوة غيره والذبح لغيره وصرف أنواع العبادة لغير الله فرأى من واجبه الدعوة إلى الله والجهاد في سبيله فجاهد في الله حق جهاده وألف عدة مؤلفات قية ومن أهمها هذا الكتاب القيم الذي هو من أهم الكتب المصنفة في التوحيد وهو مستفاد من كتاب الله تعالى وسنة رسوله على فأقام الله هذا الإمام في أهل نجد مقام نبي وأيده بالأمراء العادلين والأممة المهديين من الله سعود وعلى رأسهم الإمام محمد بن سعود رحمه الله فصار يجاهد ويناضل السعود وعلى رأسهم الإمام محمد بن سعود رحمه الله فصار يجاهد ويناضل

ويدعو إلى الله ليلاً ونهاراً وسرًا وجهاراً فهدى الله وله الحد والشكر والثناء \_ أهل نجد وغيرهم على يديه وأخرجهم الله به من ظلمات الشرك والكفر والجهل إلى نور التوحيد والإيمان والعلم فنال بذلك مثل ثواب هذه الأمة إلى قيام الساعة كا قال صلى الله عليه وسلم: (من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه لا ينقص ذلك من أجورهم شيئاً) رواه مسلم وغيره.

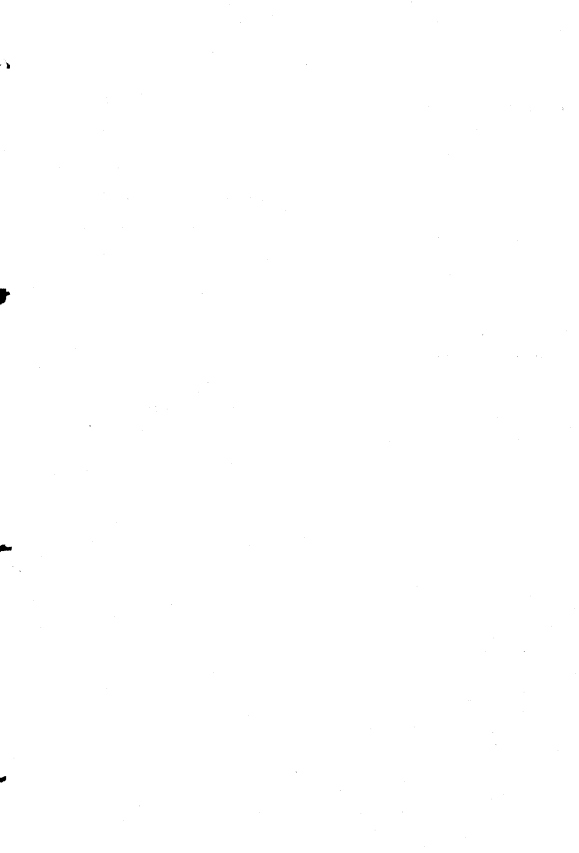
وسار على نهج الإمامين الشيخ محمد بن عبد الوهاب والإمام محمد بن سعود أولادهما وأحفادهما وتلاميذهما إلى يومنا هذا فلله الحمد والشكر والثناء ونسأله تعالى أن يديم على هذه الدولة نعمة الإسلام والصحة في الأبدان والأمن والاستقرار في الأوطان وتحكيم شريعة الله التي هي أساس عزها ونصرها إنه ولي ذلك والقادر عليه وهو حسبنا ونعم الوكيل.

وبعد فلقد منَّ الله عليَّ بدراسة كتاب التوحيد الآنف الذكر حينا كنت طالباً في المعهد العلمي فوجدت في دراسته لذة الإيمان وحلاوته وصفاء العقيدة الخالية من الشوائب. فلما تخرجت وكنت مدرساً أحببت أن أضع عليه شرحاً متوسطاً جامعاً ليس بالطويل الممل ولا بالقصير الخل. وقد تضن ما يلي:

- ١ ـ بيان معاني مفردات الآيات القرآنية والأحاديث النبوية .
  - ٢ ـ الشرح الإجمالي لكل منها .
    - ٣ ـ ما يستفاد منه .
- ٤ بيان المناسبة والشاهد من الحديث للباب أو لكتاب التوحيد .
  - ٥ ـ مناسبة الأبواب لكتاب التوحيد .
  - ٦ ـ بيان مراد المؤلف من هذه الأبواب .

وهو مستفاد من كتب التفسير والحديث ومؤلفات ابن القيم وشروح كتاب التوحيد التي سوف تذكر في آخر الكتاب .

وجعلته على طريقة السؤال والجواب ليكون أوقع في النفس وأبلغ في فهم المتعلم ، وليكون واضحاً جلياً لكل أحد ، يستفيد منه الطالب المبتدىء ولا يستغنى عنه الراغب المنتهى فهو يتناسب مع الطالب والمدرس والعالم والمتعلم وغيرهم وسميته «الجامع الفريد للأسئلة والأجوبة على كتاب التوحيد» وأسأل الله الكريم رب العرش العظيم بأسائه الحسنى وصفاته العلى أن ينفع به كاتب وقارئه وسامعه كا نفع بأصله وأن يجعله خالصاً لوجهه الكريم ومن أسباب الفوز لديه بجنات النعيم وهو حسبنا ونعم الوكيل ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم والحد الله رب العالمين حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه كا يحب ربنا ويرضى وكا ينبغي لجلاله وعظيم سلطانه وصلوات الله وسلامه على خير خلقه وأنبيائه نبينا محمد وعلى آله وأصحابه وأتباعه إلى يوم الدين .



#### ١ - كتاب التوحيد

س: ما موضوع كتاب التوحيد ؟

ج: بيان ما بعث الله به رسله من توحيد الألوهية والعبادة بالأدلة من الكتاب والسنة وذكر ما ينافيه من الشرك الأكبر أو ينافي كاله الواجب من الشرك الأصغر ونحوه وما يقرب إلى ذلك أو يوصل إليه .

س : عرَّف التوحيد واذكر أنواعه مع التعريف لكل نوع وبيان الذي أقر به المشركون والذي جحدوه ؟

ج : التوحيد هو إفراد الله سبحانه بالعبادة وأنواعه ثلاثة :

الأول ـ توحيد الربوبية وهو العلم والاعتقاد بأن الله هو المتفرد بالخلق والرزق والتدبير وهذا النوع قد أقرَّ به المشركون ولم يدخلهم في الإسلام والدليل قوله تعالى : ﴿ ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن الله ﴾ (١)

الثاني ـ توحيد الأسماء والصفات وهو أن يوصف الله بما وصف بـ فه في كتابه أو وصفه به رسوله عَلَيْكُم على الوجه اللائق بعظمته وجلاله وهذا النوع قد أقربه بعض المشركين وأنكره بعضهم جهلاً أو عناداً .

الثالث ـ توحيد الألوهية وهو إخلاص العبادة لله وحده لا شريك له بحميع أنواع العبادة كالحبة والخوف والرجاء والتوكل والدعاء وغير ذلك من أنواع العبادة .

وهذا النوع الذي أنكره المشركون وعليه مدار البحث في هذا الكتاب.

س : كم أركان توحيد الألوهية وما هي ؟

<sup>(</sup>١) من سورة الزخرف أية ( ٨٧ ) .

ج : إثنان الصدق والإخلاص .

س : ما الحكمة في خلق الجن والإنس وما الدليل ؟

ج : هي عبادة الله وحده لا شريك له والدليل قوله تعالى : ﴿ وَمَا خُلُقْتُ الْجُنْ وَالْإِنْسُ إِلَّا لَيْعَبِدُونَ ﴾ (١) .

س: ما معنى هذه الآية ؟

ج : أخبر الله تعالى أنه ما أوجد الجن والإنس إلا لعبادته ، وعبادته طاعته بامتثال ما أمر واجتناب ما نهى .

س: ما هي العبادة لغة وشرعاً ؟

ج : العبادة لغة التذلل والخضوع ، وشرعاً اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة .

س : ما الحكمة في إرسال الرسل وما الدليل ؟

ج : هي دعوة أمهم إلى عبادة الله وحده والنهي عن عبادة ما سواه والدليل قوله تعالى : ﴿ ولقد بعثنا في كل أمة رسولاً أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت ﴾ (٢) .

س: بين معاني الكلمات الآتية: بعثنا، أمة، رسولاً، اعبدوا الله، اجتنبوا، الطاغوت، ثم اشرح الآية واذكر ما يستفاد منها؟

ج : بعثنا : أوجدنا وأرسلنا ، أمة : جماعة من الناس ، رسولاً : الرسول من أوحي إليه بشرع وأمر بتبليغه ، اعبدوا الله : وحدوا الله ، اجتنبوا : ابتعدوا ، الطاغوت : لغة مشتق من الطغيان وهو مجاوزة الحد وشرعاً كل ما

<sup>(</sup>١) سورة الذرايات آية ( ٥٦ ) .

<sup>(</sup>٢) سورة النحل آية ( ٣٦ ) .

تجاوز به العبد حده من معبود أو متبوع أو مطاع .

شرح الآية : أخبر الله تعالى أنه أرسل في كل طائفة من الناس رسولاً يأمرهم بعبادة الله وحده وينهاهم عن عبادة ما سواه .

ويستفاد منها:

١ - أن الرسالة عمت كل أمة .

٢ ـ أن دين الأنبياء واحد وهو التوحيد .

٣ ـ أن عبادة الله لا تصح إلا بالكفر بالطاغوت .

قال تعالى : ﴿ وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه وبالوالدين إحساناً ﴾ (١) : س : اشرح هذه الآية وما هو الإحسان إلى الوالدين ، ولماذا قرن الله الإحسان إليها بعبادته ؟

ج : أخبر الله تعالى أنه قضى أي أمر وأوصى بعبادته وحده دون سواه وأمر وأوصى بالإحسان إلى الوالدين كا أمر بعبادته وحده لا شريك له .

والإحسان إلى الوالدين : برهما وطاعتهما والتواضع لهما .

وقرن الله الإحسان إليها بعبادته للتنبيه على فضلها وتأكد حقها وأنه أوجب الحقوق بعد حق الله تعالى .

س: اشرح قوله تعالى: ﴿ واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً ﴾ (١) ؟ .

ج : هذا أمر من الله لعباده بأن يفردوه بالعبادة ولا يشركوا به شيئاً في عبادته .

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء آية ( ٢٣ ) .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء آية ( ٣٦ )

س : اذكر مناسبة الآيات المذكورة في هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

جمد: هي أنها تدل بأجمعها على وجوب إفراد الله سبحانه وتعالى بالعبادة دون غيره. قال تعالى: ﴿ قُلْ تَعَالُوا أَتُلْ مَا حَرِمْ رَبِّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تَشْرَكُوا بِهُ شَيئًا ﴾ (١) .

س: وضح معاني الكلمات الآتية: تعالوا، أتل، ثم اشرح هذه الآية؟ جد: تعالوا: هلموا وأقبلوا، أتل: أقرأ وأقص.

شرح الآية: يقول الله تعالى: قل يا محمد لهؤلاء المشركين الذين عبدوا غير الله وحرموا ما رزقهم الله هلموا وأقبلوا أقص عليكم ما حرم ربكم عليكم، وأوصاكم بتركه وهو الشرك.

(قال ابن مسعود رضي الله عنه: من أراد أن ينظر إلى وصية محمد بَلِيَّةِ التي عليها خاتمة فليقرأ قوله تعالى ﴿ قل تعالوا أتل ما حرم ربكم عليكم ألا تشركوا به شيئاً ﴾ إلى قوله: ﴿ وأن هذا صراطي مستقيماً ﴾ رواه الترمذي وحسنه.

س : ما معنى قول ابن مسعود هذا ، واذكر مناسبته لكتاب التوحيد ؟

جمد: معناه من أراد أن ينظر إلى الوصية التي كأنها كتبت وختم عليها ، فلم تغير ولم تبدل ـ شبهها بالكتاب الذي كتب ثم ختم فلم يزد فيه ولم ينقص ـ فليقرأ هذه الآيات فإنها متضنة لوصية محمد على فإنه لم يوص إلا بكتاب الله كا قال : ( وإني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا كتاب الله ) رواه مسلم .

ومناسبته لكتاب التوحيد: أنه أفاد أهمية هذه الأوامر المذكورة في الآيات وقد بدأت بالنهي عن الشرك المنافي للتوحيد . وأن النبي عَلِيلَةٍ لو أوصى بشيء لأوصى بها .

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام آية ( ١٥١ ) .

( وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال كنت رديف النبي الله على على حمار فقال : يا معاذ أتدري ما حق الله على العباد وما حق العباد على الله . قلت الله ورسوله أعلم . قال : حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً وحق العباد على الله أن لا يعذب من لا يشرك به شيئاً . قلت يا رسول الله أفلا أبشر الناس قال : لا تبشرهم فيتكلوا ) متفق عليه .

س: ما الفرق بين حق الله على العباد وبين حق العباد على الله ؟ وما هو الرديف ؟ ولماذا أخرج السؤال بصيغة الاستفهام وكيف أخبر معاذ بذلك وقد نهاه النبي عَلَيْهِ ولماذا أمره النبي عَلَيْهِ بكتم ذلك العلم . ما الذي يفيده الحديث ؟ واذكر مناسبته لكتاب التوحيد ؟

ج: حق الله على العباد حق وجوب وتحتم ، وحق العباد على الله حق تفضل وإحسان ، والرديف : الراكب خلف من يركب الدابة . وأخرج السؤال بصيغة الاستفهام ليكون أوقع في النفس وأبلغ في فهم المتعلم . وأخبر معاذ بذلك عند وفاته خوفاً من الإثم المترتب على كتان العلم .

وأمر النبي عَلِيْلَةٍ معاذاً بكتم ذلك العلم خوفاً من الاتكال على سعة رحمة الله وترك العمل ، ويستفاد من الحديث :

- ١ تواضع النبي ﷺ لركوب الحمار مع الإرداف عليه :
  - ٢ جواز الإرداف على الدابة إذا كانت تطيق ذلك :
    - ٣ استحباب بشارة المسلم بما يسره .
      - ٤ جواز كتمان العلم للمصلحة .
    - ٥ ـ فضل معاذ بن جبل رضي الله عنه .

ومناسبة الحديث لكتاب التوحيد: أنه دل على أن حق الله على العباد هو عبادته وحده لا شريك له وذلك هو التوحيد. والله أعلم.

#### ٢ ـ باب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب

س : اذكر مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : لمَّا ذكر المؤلف رحمه الله في الباب الأول وجوب التوحيد ذكر هنا فضله وأنه يكفر الذنوب .

س : اذكر شيئاً من فضائل التوحيد ؟

ج : من فضائله :

١ ـ أنه يمنع الخلود في النار إذا كان في القلب منه شيء ، وأنه إذا كمل في القلب يمنع دخول النار بالكلية .

٢ ـ أن جميع الأعمال والأقوال متوقفة في قبولها وفي كالها وفي ترتيب الثواب عليها على التوحيد .

٣ ـ أن الله تكفل لأهله بالفتح والنصر في الدنيا والعز والشرف وحصول الهداية وإصلاح الأحوال .

٤ ـ أن الله يدفع عن الموحدين أهل الإيمان شرور الدنيا والآخرة ويمن عليهم بالحياة الطيبة .

قال تعالى : ﴿ الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون ﴾ (١) ·

س: بين معاني الكلمات الآتية: آمنوا، يلبسوا، إيمانهم، بظلم، ثم اشرح الآية وبين مناسبتها للباب؟

ج : آمنوا : وحدوا وصدقوا ، يلبسوا : يخلطوا ، إيانهم : توحيدهم ،

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام آية ( ٨٢ ) .

بظلم : بشرك .

شرح الآية: يقول الله تعالى هؤلاء الذين أخلصوا العبادة لله وحده ولم يشركوا به شيئاً هم الآمنون يوم القيامة المهتدون في الدنيا والآخرة.

ومناسبتها للباب: أن من مات على التوحيد ولم يصر على الكبائر فله الأمن من العذاب في الآخرة وهذا من فضل التوحيد .

عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: قال رسول الله على ( من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمداً عبده ورسوله وأن عيسى عبده ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه والجنة حق والنار حق أدخله الله الجنة على ما كان من العمل ) أخرجاه ولها في حديث عتبان فإن الله حرَّم على النار من قالا لا إله إلا الله يبتغى بذلك وجه الله .

س: اشرح قوله عَلَيْتُ من شهد أن لا إله إلا الله وماذا يدل عليه لفظ شهد وما معنى لا إله إلا الله وحده لا شريك له وهل ينفع مجرد النطق بها من غير معرفة لمعناها وعمل بمقتضاها ؟

ج : أي من تكلم بهذه الكلمة عارفاً عاملاً بمقتضاها باطناً وظاهراً ، ويدل لفظ شهد على أن الشهادة لا تصح إلا عن علم ويقين وإخلاص وصدق ، ومعنى لا إله إلا الله : لا معبود بحق إلا الله ( وحده ) تأكيد للنفي أما النطق بها من غير معرفة لمعناها ولا يقين ولا عمل بما تقتضيه من البراءة من الشرك وإخلاص القول والعمل لله فغير نافع .

س : ما معنى قوله وأن محمداً عبده ورسوله ؟ وما الذي تقتضيه هذه الشهادة ؟

ج : أي وشهد أن محمداً عبده ورسول ه وتقتضي هذه الشهادة الإيمان به وتصديقه فيا أخبر وطاعته فيا أمر والانتهاء عما نهى عنه وزجر وأنه على عبد لا يعبد ورسول لا يكذّب بل يطاع ويتبع .

س : ما معنى قوله وأن عيسى عبد الله ورسوله وعلى من يرد به ، وما معنى قوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه ، ولماذا سمي عيسى كلمة الله ؟

ج: أي وشهد أن عيسى عبد الله ورسوله ويرد به على النصارى الذين يعتقدون أن عيسى هو الله أو ابن الله أو ثالث ثلاثة ، تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً ، ويرد به أيضاً على اليهود الذين يقولون أن عيسى ولد بغي لعنهم الله تعالى ، فلا يصح إسلام عبد علم ما كانوا يقولونه حتى يتبرأ من قول الطائفتين جميعاً في عيسى عليه السلام .

وسمى عيسى كلمة الله لوجوده بقوله تعالى كن فكان .

ومعنى قوله ألقاها إلى مريم خلقه بالكلمة التي أرسل بها جبريل إلى مريم فنفخ فيها من روحه بأمر ربه عز وجل. ومعنى قوله وروح منه أي روح من الأرواح التي خلقها الله تعالى.

س : ما معنى قوله والجنة حق والنارحق ؟

ج : المعنى وشهد أن الجنة التي أخبر الله تعالى في كتابه أنه أعدها للمتقين حق أي ثابتة لا شك فيها ، وشهد أن النار التي أخبر بها تعالى في كتابه أنه أعدها للكافرين حق أي ثابتة كذلك .

س : ما معنى قوله أدخله الله الجنة على ما كان من العمل ؟

ج : المعنى أن دخول الجنة لمن شهد بالخس المذكورة في الحديث حق . على ما كان من العمل من صلاح وفساد لأن أهل التوحيد لابد لهم من دخول

الجنة ولكنهم يدخلونها على حسب أعمالهم فمنهم رفيع الدرجات ومنهم دون ذلك .

س : ما مناسبة حديث عبادة للباب ؟

ج : هي أن من شهد بهذه الخس المذكورة في الحديث عن علم ويقين تكفر ذنوبه ويدخل الجنة وهذا من فضل التوحيد .

س: اشرح قوله على النار من على النار من قال لا إله إلا الله يبتغي بذلك وجه الله) وما الذي يفيده وأذكر مناسبته للباب ؟

ج : أخبر صلى الله عليه وسلم أن الله يمنع من دخول النار من قال هذه الكلمة يقصد بها وجه الله تعالى ومرضاته ويفيد الحديث فضل التوحيد وتكفيره للذنوب ، ويفيد إثبات صفة الوجه لله كا يليق بجلاله وعظمته .

ومناسبته للباب: أن من وحد الله قولاً واعتقاداً وعملاً حرم الله عليه دخول النار وذلك من فضل التوحيد.

س : اذكر شروط لا إله إلا الله وبين أضدادها ؟

ج : شروط لا إله إلا الله سبعة :

١ ـ العلم وضده الجهل .

٢ - اليقين وضده الشك .

٣ ـ الإخلاص وضده الشرك .

٤ ـ الصدق وضده الكذب .

٥ - الحبة وضدها الكراهية والبغض.

- ٦ ـ الانقياد وضده الإعراض والترك .
  - ٧ ـ القبول وضده الرد .

وقد جمعت في بيت وهو :

علم يقين وإخلاص وصدقك مع محبة وانقياد والقبول لها

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن رسول الله على قال: (قال موسى يا رب علمني شيئاً أذكرك وأدعوك به قال قل يا موسى لا إله إلا الله قال يا رب كل عبادك يقولون هذا قال يا موسى لو أن الماوات السبع وعامرهن ـ غيري ـ والأرضين السبع في كفة ولا إله إلا الله في كفة مالت بهن لا اله إلا الله ) رواه ابن حبان والحاكم وصححه .

س: ما معنى قول موسى عليه السلام يا رب علمني شيئاً أذكرك وأدعوك به وما الذي يدل عليه قوله تعالى (قل لا إله إلا الله) وما الذي يفيده قول موسى كل عبادك يقولون هذا ، وما معنى : عامرهن ـ غيري ـ مالت بهن . وما الذي يفيده هذا التثيل : اذكر ما يؤخذ من الحديث وبين مناسبته للباب ؟

ج: معنى قول موسى (أذكرك) أثني عليك به (وأدعوك) أسألك به ويدل قوله تعالى قل لا إله إلا الله على عظم هذه الكلمة حيث خصها الله جواباً لسؤاله وأنها اشتملت على نوعي الدعاء: دعاء العبادة ودعاء المسألة. ويفيد قول موسى كل عبادك يقولون هذا أنه عليه السلام أراد تخصيصه بشيء من الدعاء. ومعنى (عامرهن غيري) من فيهن من العمار غير الله تعالى. ومعنى مالت رجحت ، ويفيد هذا التمثيل مبلغ منزلة هذه الكلمة عند الله وعظيم شأنها في تكفير الذنوب والآثام ويؤخذ من الحديث:

- ١ أن الأرضين سبع كالسموات وأن لهن عماراً .
  - ٢ ـ الإيمان بالميزان وأن له كفتان .

ومناسبة الحديث للباب: أن من قال لا إله إلا الله عن صدق وإخلاص رجح ميزانه وحصل له الفوز والسعادة وهذا من فضل التوحيد.

وللترمذي وحسنه عن أنس سمعت رسول الله على يقول: (قال الله تعالى ياابن آدم لو أتيتني بقراب الأرض خطايا ثم لقيتني لا تشرك بي شيئاً لأتيتك بقرابها مغفرة).

س: اشرح هذا الحديث وما معنى قراب الأرض وما المراد بالخطايا ، اذكر شرط الوعد بالمغفرة وما الذي يستفاد من هذا الحديث . واذكر مناسبته للباب ؟

ج: يقول الله تعالى في هذا الحديث القدسي مخاطباً الإنسان إنك لو علمت ملأ الأرض ذنوباً وسيئات ثم لقيتني يوم القيامة وأنت موحد مخلص غير مشرك بي شيئاً لجازيتك على الأرض مغفرة ، وقراب الأرض ملؤها أو ما قارب ملأها . والمراد بالخطايا : الذنوب والسيئات . وشرط الوعد بالمغفرة السلامة من الشرك قليله وكثيره ، صغيره وكبيره . ويستفاد من هذا الحديث :

- ١ ـ سعة فضل الله .
- ٢ كثرة ثواب التوحيد عند الله وتكفيره للذنوب .
  - وهذه هي مناسبة الحديث للباب. والله أعلم.

#### ٣ - باب من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب

س : ما هو تحقيق التوحيد وما جزاء من حققه ؟

ج: تحقيقه تخليصه وتصفيته من شوائب الشرك والبدع والمعاصي ومعرفته والاطلاع على حقيقته والقيام بها علماً وعملاً وجزاء من حققه دخول الجنة بغير حساب ولا عذاب.

قال تعالى : ﴿ إِن إِبراهيم كان أمة قانتاً لله حنيفاً ولم يك من المشركين ﴾ (١) .

س: اشرح هذه الآية مع بيان معنى أمة ، قانتاً ، حنيفاً واذكر مناسبتها لهذا الباب ؟

ج : وصف الله إبراهيم الخليل عليه السلام بصفات هي الغاية في تحقيق التوحيد :

١ ـ أنه كان أمة أي قدوة وإماماً ومعلماً للخير .

٢ ـ أنه كان قانتاً أي مداوماً على طاعة الله .

٣ ـ أنه كان حنيفاً أي مقبلاً على الله معرضاً عن كل ما سواه .

٤ - أنه ما كان من المشركين لا في القول ولا في العمل ولا في الاعتقاد
 لصحة إخلاصه وكال صدقه وبعده عن الشرك .

ومناسبة الآية لهذا الباب: أن الله وصف إبراهيم عليه السلام بهذه الصفات التي هي أعلى مراتب تحقيق التوحيد فمن اتبع إبراهيم فيها دخل الجنة بغير حساب ولا عذاب .

<sup>(</sup>١) سورة النحل آية ( ١٢٠ ) .

وقال تعالى : ﴿ والذين هم بربهم لا يشركون ﴾ (١) :

س: اشرح هذه الآية وفين نزلت وما الذي يثبته النفي هنا ووضح مناسبتها للباب ؟

ج-: أي لا يعبدون مع الله غيره بل يوحدونه ويفردونه بالعبادة ويعلمون أنه لا إله إلا هو .

نزلت هذه الآية في شأن المؤمنين السابقين إلى الجنة . والنفي هنا يثبت ضد المنفى وهو التوحيد .

ومناسبة هذه الآية للباب: أن هؤلاء المؤمنين دخلوا الجنة بسبب تخليصهم التوحيد والسلامة من الشرك .

عن حصين بن عبد الرحمن قال كنت عند سعيد بن جبير فقال: (أيكم رأى الكوكب الذي انقض البارحة فقلت أنا ثم قلت أما إني لم أكن في صلاة ولكني لدغت قال فما صنعت قلت ارتقيت قال فما حملك على ذلك قلت حديث حدثناه الشعبي قال وما حدثكم قلت حدثنا عن بريدة بن الحصيب أنه قال لا رقية إلا من عين أو حمة قال قد أحسن من انتهى إلى ما سمع رواه البخاري ومسلم .

س: بين معاني الكلمات الآتية: الكوكب، انقض، البارحة، لدغت، ارتقيت، وما معنى قوله لا رقية إلا من عين أو حمة وما المقصود بالعين والحمة، وما هي الرقية ؟

ج : الكوكب : النجم ، انقض : سقط ، البارحة : أقرب ليلة مضت ، لدغت ، لدغت عقرب أو غيرها أي أصابته بسمها . ارتقيت : طلبت من

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون أية ( ٥٩ ) .

يرقيني ، ومعنى لا رقية إلا من عين أو حمة أي لا رقية أشفى وأولى من رقية العين والحمة . والحمة . والعين إصابة العائن غيره بعينه ، والحمة : سم العقرب وشبهها ، والرقية : هي العوذة التي يرقى بها صاحب الآفة كالحمى والصرع .

س : اشرح قوله قد أحسن من انتهى إلى سمع ؟

جمع : أي من أخذ بما بلغه من العلم وعمل به فقد أحسن بخلاف من يعمل بجهل أو لا يعمل بما يعلم فإنه مسيء آثم .

عن ابن عباس قال قال رسول الله على: (عرضت على الأمم فرأيت النبي ومعه الرهط والنبي ومعه الرجل والرجلان والنبي وليس معه أحد إذ رفع لي سواد عظيم فظننت أنهم أمتي فقيل لي هذا موسى وقومه فنظرت فإذا سواد عظيم فقيل لي هذه أمتك ومعهم سبعون ألفاً يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب ثم نهض فدخل منزله فخاض الناس في أولئك فقال بعضهم فلعلهم الذين صحبوا رسول الله علي وقال بعضهم فلعلهم الذين ولدوا في الإسلام فلم يشركوا بالله شيئاً وذكروا أشياء فخرج عليهم رسول الله علي وأخبروه فقال هم الذين لا يسترقون ولا يكتوون ولا يتطيرون وعلى ربهم يتوكلون فقام عكاشة بن محصن فقال يا رسول الله ادع الله أن يجعلني منهم فقال أنت منهم ، ثم قام رجل آخر فقال يا رسول الله ادع الله أن يجعلني منهم منهم فقال سبقك بها عكاشة ) متفق عليه .

س: بين معاني الكلمات الآتية: الرهط، نهض، إذ رفع لي سواد، فخاض الناس في أولئك، ومتى عرضت الأمم على النبي عليه ؟

ج : الرهط هم الجماعة دون العشرة ، إذ رفع لي سواد : أي أشخاص من بعد لا أدري من هم ، نهض : أي قام ، خاض الناس في أولئك : أي تناقشوا وتباحثوا في صفات السبعين ألف الذين يدخلون الجنة بغير حساب ، عرضت

الأمم على النبي عَلِيلة ليلة الاسراء والمعراج .

س: بين معاني الكلمات الآتية: لا يسترقون ، لا يكتوون ولا يتطيرون ، وعلى ربهم يتوكلون ؟

#### ج : هي :

- ١ ـ هم الذين لا يسترقون : أي لا يسألون غيرهم أن يرقيهم .
- ٧ ـ لايكتوون : أي لا يسألون غيرهم أن يكويهم استسلاماً للقضاء .
  - ٣ ـ لا يتطيرون أي لا يتشاءمون بالطيور ونحوها .
- ٤ وعلى ربهم يتوكلون : أي يعتمدون عليه في جلب المنافع ودفع المضار
   ويفوضون أمرهم إليه دون سواه .
- س: اذكر مناسبة حديث ابن عباس للباب وما الذي يستفاد منه ومن حديث حصين ؟
- ج: مناسبته للباب: أن هؤلاء المؤمنين الموصفين بتلك الصفات دخلوا الجنة بغير حساب لقوة توكلهم وتوحيدهم واخلاصهم واعتادهم على الله وحده. ويستفاد من الحديثين:
  - ١ ـ البعد عن مدح الإنسان بما ليس فيه .
    - ٢ ـ الرخصة في الرقية من العين والحمة .
  - ٣ ـ أن ترك الرقية والكي من تحقيق التوحيد .
- ٤ فضل الصحابة رضي الله عنهم وحرصهم على الخير وعمق علمهم وحسن أدبهم.
- ٥ فضيلة هذه الأمة بالكية والكيفية وأنهم أكثر الأمم تابعاً لنبيهم محمد مالية.

- ٦ ـ فضيلة أصحاب موسى عليه السلام .
- ٧ ـ فضل عكاشة بن محصن رضي الله عنه .
  - ٨ ـ حسن خلق النبي عُلِيُّكُم .
- ٩ ـ عدم الاغترار بالكثرة وعدم الزهد في القلة .
  - والله سبحانه وتعالى أعلم .

\* \* \*

#### ٤ ـ باب الخوف من الشرك

س : اذكر مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج: لما كان الشرك ينافي التوحيد ويوجب دخول النار والخلود فيها وحرمان الجنة إذا كان أكبر وأنها لا تتحقق السعادة إلا بالسلامة منه ذكر المؤلف أنه ينبغي للمؤمن أن يخاف منه أعظم خوف وأن يسعى في الفرار منه ومن طرقه ووسائله وأسبابه ويسأل الله العافية منه كا فعل ذلك الأنبياء والأصفياء وخيار الخلق.

س : اذكر أنواع الشرك مع التعريف لكل نوع ؟

ج : الشرك نوعان أكبر وهو أن يجعل لله شريكاً في عبادته يدعوه أو يرجوه أو يخافه أو يحبه كمحبة الله أو يصرف له نوعاً من أنواع العبادة فهذا المشرك الذي حرم الله عليه الجنة ومأواه النار.

الثـاني الشرك الأصغر وهـو جميـع الأقـوال والأفعـال التي يتـوسـل بهـا إلى الشرك الأكبر كالحلف بغير الله ويسير الرياء وعدم الإخلاص في العمل لله .

قـال تعـالى : ﴿ إِن الله لا يغفر أن يشرك بـه ويغفر مـا دون ذلـك لمن يشاء ﴾ (١) .

س : اشرح هذه الآية واذكر ما يستفاد منها وبين مناسبتها لهذا الباب ؟

ج : يخبر الله تعالى أنه لا يغفر لعبد لقيه وهو مشرك وأنه يغفر ما دون الشرك من الذنوب لمن يشاء من عباده .

وتفيد الآية أن الشرك أعظم الذنوب لأن الله تعالى أخبر أنه لا يغفره لمن لم يتب منه وأن ما دونه من الذنوب فهو داخل تحت المشيئة إن شاء غفره لمن

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية ( ٤٨ و ١١٦ ) .

لقيه به وإن شاء عذبه به وذلك يوجب للعبد شدة الخوف من الشرك الذي هذا شأنه عند الله .

ومناسبة الآية للباب: أنها جاءت مخوفة ومحذرة من الشرك وأبانت أن الله لا يغفر هذا النوع من المعاصي .

وقال الخليل عليه السلام ﴿ واجنبني وبني أن نعبد الأصنام ﴾  $^{(1)}$  .

س: من هو الخليل وما المراد بالأصنام ، اشرح هذه الآية وبين مناسبتها للباب ؟

جمد: الخليل: هو الذي تخللت محبته القلب ونفذت إليه مأخوذ من الخلة وهي خالص المحبة. والأصنام: جمع صنم وهو ما كان منحوتاً على هيئة صورة وعبد من دون الله وقيل هو عام فيا عبد من دون الله وإن لم يكن منحوتاً على هيئة صورة.

ومعنى الآية : اجعلني وبني في جانب عن عبادة الأصنام وباعد بيننا وبينها .

ومناسبتها للباب: هي أنه إذا كان خليل الرحمن الذي كان يكسر الأصنام بيده اشتد خوفه على نفسه وعلى بنيه من الشرك بسبب الافتتان بالأصنام فسأل الله له ولبنيه وقاية عبادتها فنحن أولى منه لضعف إياننا.

وفي الحديث (أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر فسئل عنه فقال الرياء) رواه أحمد وغيره .

س: ما هو الرياء ؟ ولماذا خافه النبي عَلِيلَةٍ على أصحابه واذكر علاقة الحديث بالباب ؟

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم آية ( ٣٥ ) .

ج : الرياء مأخوذ من الرؤية وهي أن يتظاهر الإنسان بالأعمال الصالحة ليحمده الناس وخافه النبي عَلَيْ على أصحابه لأنه أكثر موافقة للنفس ومحبة لها وأسهل للنفوذ إليها . وعلاقة الحديث بالباب أنه إذا كان الشرك الأصغر مخوفاً على الصحابة مع كال إيمانهم فينبغي لك أيها المسلم أن تخاف من الأكبر والأصغر لضعف الإيمان .

وعن ابن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : ( من مات وهو يدعو لله ندآ دخل النار ) رواه البخاري .

س : اشرح هذا الحديث وما الذي يخرج قوله من مات وما معنى الدعاء هنا وما المقصود بالند وما علاقة الحديث بالباب وما الذي يستفاد منه ؟

ج: أخبر عَلِيْكُم أن من أشرك بالله ومات على الشرك ولم يتب دخل النار. ويخرج قوله من مات من تاب قبل أن يموت ومعنى الدعاء هنا صرف أي نوع من أنواع العبادة لغير الله. والند: هو الشبيه والمثيل. وعلاقة الحديث بالباب أنه جاء محذراً ومخوفاً من الشرك في أي نوع من أنواعه.

ويستفاد منه أن دعوة غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله شرك أكبر .

عن جابر رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : ( من لقى الله لا يشرك به شيئاً دخل النار ) رواه مسلم .

س: ما معنى لقي الله ومتى يكون هذا اللقاء ؟ ما الذي يفيده النفي وما علاقة هذا الحديث بالباب ؟

ج : معنى لقي الله : واجهه وقابله وهذا اللقاء يكون يوم القيامة ، ويفيد النفي إثبات ضد المنفي وهو التوحيد أي لقي الله موحداً ، وعلاقة الحديث بالباب أنه أفاد أن من مات مشركاً فهو من أهل النار وذلك يوجب

شدة الخوف من الشرك .

س : اذكر ما يستفاد من الآيات والأحاديث المذكورة في هذا الباب ؟

ج : يستفاد منها :

١ - الخوف من الشرك .

٢ - أن الرياء من الشرك الأصغر .

٣ - أنه أخوف ما يخاف منه على الصالحين .

٤ - قرب الجنة والنار .

٥ - فضيلة من سلم من الشرك .

٦ ـ شفقة النبي عَلِيليٌّ على أمته فلا خير إلا دلهم عليه ولا شر إلا حذرهم منه.

٧ - أن دعوة غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله شرك أكبر.

٨ - أن من تاب من الذنب قبل أن عوت تاب الله عليه .

#### ٥ - باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله

س : اذكر مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : لمَّا ذكر المؤلف رحمه الله وجوب التوحيد وفضله وما يوجب الخوف من ضده نبه بهذا الباب على أنه لا ينبغي لمن عرف ذلك أن يقتصر على نفسه بل يجب عليه أن يدعو إلى الله تعالى بالحكمة والموعظة الحسنة كا هو سبيل المرسلين وأتباعهم .

س: ما حكم الدعوة إلى الدين الإسلامي وبأي شيء يبدأ الداعي ولماذا وما الدليل ؟

ج : الدعوة إلى الدين الإسلامي واجبة ويبدأ الداعي بالدعوة إلى التوحيد لأنه أفرض الفروض وأوجب الواجبات وهو الأساس لجميع الأعمال فلا تقبل إلا بعد صحة التوحيد والدليل قوله م الله على الله على الله الله .

قال تعالى ﴿ قل هذه سبيلي أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني وسبحان الله وما أنا من المشركين ﴾ (١) .

س: وضح معاني المفردات الآتية: سبيلي، بصيرة، سبحان الله، ثم اشرح الآية وبين مناسبتها للباب، وإذكر ما يستفاد منها؟

ج : سبيلي : طريقتي ودعـوتي ، بصيرة : علم ويقين ، سبحــان الله : تنزيهاً لله من أن يكون له شريك في ملكه أو معبود سواه .

شرح الآية: يقول الله تعالى: قل يا محمد هذه الدعوة التي أدعو إليها والطريقة التي أنا عليها من الدعاء إلى توحيد الله وإخلاص العبادة له دون

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية ( ١٠٨ ) .

سواه هي طريقتي أدعو إلى الله على علم ويقين ويدعو إليه من آمن بي وصدقني ومنزها لله عن الشرك ومتبرىء من المشركين .

ومناسبة الآية للباب: أن الدعوة إلى الله على بصيرة وعلم هي طريق الرسول عليه وأتباعه فعلينا أن نفعل ذلك لنكون من أتباعه .

#### ويستفاد من الآية :

- ١ ـ أن الدعوة إلى الله طريق من اتبع النبي صلى الله عليه وسلم .
  - ٢ ـ التنبيه على الإخلاص في الدعوة إلى الله .
  - ٣ ـ أن البصيرة . وهي العلم من الواجبات على الداعي إلى الله .
  - ٤ ـ ابتعاد المسلم عن المشركين لأن لا يصير منهم ولو لم يشرك .

س: ما معنى بعث ولماذا ؟ ومتى بعثه ، وما المراد بأهل الكتاب ، ما معنى أطاعوك لذلك ، افترض ، وما المقصود بالصدقة هنا ؟ وما معنى إياك وما هي كرائم الأموال ؟ وما معنى اتق دعوة المظلوم وما هو الشاهد من الحديث للباب واذكر ما يستفاد منه ؟

ج : بعث النبي عَلِيْتُ مَعَاذاً إلى البين : أي أرسله داعياً ومعلماً وحاكماً في

السنة العاشرة من الهجرة ، والمراد بأهل الكتاب : اليهود والنصارى . ومعنى أطاعوك لذلك : شهدوا وانقادوا لذلك ، ومعنى افترض : ألزم وأوجب ، والمراد بالصدقة هنا الزكاة ، ومعنى إياك : احذر ، وكرائم الأموال أحسنها وأنفعها وأكثرها ثمناً ، ومعنى اتق دعوة المظلوم : اجعل بينك وبينها وقاية بالعدل وترك الظلم . والشاهد من الحديث للباب : قوله فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة ألا إله إلا الله .

#### ما يستفاد من الحديث.

- ١ ـ أن التوحيد أول الواجبات وأنه يبدأ به قبل كل شيء حتى الصلاة .
  - ٢ التنبيه على التعليم بالتدريج والبدء بالأهم فالأهم .
  - ٣ ـ أن الصلوات الخس أعظم واجب بعد الشهادتين .
    - ٤ ـ أن الزكاة أوجب الأركان بعد الصلوات .
  - ٥ ـ أن الزكاة تؤخذ من الأغنياء وتصرف إلى الفقراء .
  - ٦ ـ أنه يحرم على العامل في الزكاة أخذ كرائم الأموال .
    - ٧ ـ تحريم الظلم واتقاء دعوة المظلوم وأنها لا تحجب .

عن سهل بن سعد أن رسول الله والله والله والله على يديه فبات غداً رجلاً يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله يفتح الله على يديه فبات الناس يدوكون ليلتهم أيهم يعطاها فلما أصبحوا غدوا على رسول الله والله والناس يرجو أن يعطاها فقال: أين علي بن أبي طالب فقيل هو يشتكي عينيه فأرسلوا إليه فأتى به فبصق في عينيه ودعا له فبراً كأن لم يكن به وجع فأعطاه الراية فقال أنفذ على رسلك حتى تنزل بساحتهم . ثم ادعهم إلى الإسلام وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله تعالى فيه فوالله لأن يهدي الله

بك رجلاً واحداً خير لك من حمر النعم ) متفق عليه .

س: ما هو يوم خيبر، ثم بين معاني الكلمات الآتية: الراية، يدوكون، فبصق، فبرأ، أنفذ، على رسلك، ساحتهم، حمر النعم، ما هو حق الله تعالى في الإسلام، اذكر الشاهد من الحديث للباب وبين فوائده؟.

ج: يوم خيبر: يوم غزوة خيبر وهي قرية قرب المدينة ، الراية : علم الحرب ، يدوكون : يخوضون ويتحدثون ، بصق : تفل ، فبرأ : زال عنه الألم ، أنفذ : امض واذهب ، على رسلك : على مهلك من غير عجلة ، ساحتهم : ما قرب منهم ، حمر النعم : الإبل ذوات اللون الأحمر وهي أنفس أموال العرب . حق الله تعالى في الإسلام : جميع الواجبات المفروضة كالصلاة والزكاة والصوم والحج .

والشاهد من الحديث للباب قوله ثم ادعهم إلى الإسلام.

#### ما يستفاد من الحديث.

- ١ فضيلة على بن أبي طالب رضى الله عنه .
- ٢ إثبات صفة الحبة لله تعالى كا يليق بجلاله وعظمته.
  - ٣ ـ البشارة بحصول الفتح علم من أعلام النبوة .
- ٤ فضل الصحابة رضي الله عنهم في حرصهم على الخير وتنافسهم فيه .
  - ٥ أن الدعوة إلى الإسلام قبل القتال في حق من لم تبلغهم الدعوة .
    - ٦ ثواب من اهتدى على يديه رجل واحد .
    - ٧ جواز الحلف على الفتيا والخبر ولو لم يستحلف .
- مشروعية بعث الإمام الدعاة إلى الله تعالى وأمرهم بالرفق من غير ضعف ولا انتفاض عزيمة .

## ٦ - باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله وقول الله تعالى : ﴿ أُولئك الذين يدعون يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب ﴾ (١)

س: وضح معاني الكلمات الآتية: يدعون ، يبتغون ، الوسيلة ، وما حقيقة الوسيلة إلى الله ؟ اشرح هذه الآية واذكر ما يستفاد منها وبين مناسبتها لهذا الباب ؟

ج: يدعون: يعبدون، يبتغون: يطلبون، الوسيلة: التوصل إلى الشيء برغبة. وحقيقة الوسيلة إلى الله مراعات سبيله بالعلم والعبادة وتحري مكارم الشريعة.

شرح الآية: يقول الله تعالى: أولئك الذين يدعوهم أهل الشرك ممن لا يلك كشف الضر ولا تحويله من الملائكة والأنبياء والصالحين يطلبون القرب من الله بالإخلاص له وطاعته فيا أمر وترك ما نهاهم عنه.

ويستفاد من الآية: الرد على المشركين الذين يدعون الصالحين وأنه شرك أكبر، ومناسبتها للباب أن التوحيد لا يصح إلا إذ بنى على الإيمان بالله وإخلاص العبادة له وعدم التقرب إلا إليه.

قال تعالى : ﴿ وإذ قال إبراهيم لأبيه وقومه إنني براء مما تعبدون  $_{\star}$  إلا الذي فطرني فإنه سيهدين  $_{\star}$  ( $^{(7)}$  .

س: بين معاني الكلمات الآتية: براء، فطرني، سيهدين ثم بين مناسبة الآية للباب ؟

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء من آية ( ٥٧ ) .

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف آية ( ٢٦ و ٢٧ )

ج : براء : متبرىء مما يعبدون من الأصنام والأوثان وكافر بهم ومبتعد عنهم . فطرني : خلقني وهو الله تعالى فاستثنى من المعبودين ربه . يهدين : يبصرني طريق الحق فأسلكه .

مناسبة الآية للباب: أنها أفادت أن التوحيد معناه تجرد الإنسان من الشرك وإنكاره له وإخلاص العبادة لله وحده .

قال تعالى : ﴿ اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله ﴾ (١)

س : ما المقصود بالأحبار والرهبان ، اشرح الآية وبين مناسبتها للباب ؟

ج : الأحبار هم العلماء ، والرهبان هم العباد ، والمعنى أنهم اتّخذوا هؤلاء العلماء والعباد آلهة من دون الله وذلك أنهم أطاعوهم في تحليل الحرام وتحريم الحلال .

ومناسبة الآية للباب: أن من أطاع غير الله في تحريم الحلال وتحليل الحرام فقد اتخذه رباً ومعبوداً وجعله شريكاً لله وذلك ينافي التوحيد .

قال تعالى : ﴿ ومن النَّاسُ من يَتَخَذُ من دونَ اللهُ أنداداً يجبونهم كحب الله ﴾ (7) .

س : ما هي الأنداد ، اشرح الآية وبين مناسبتها للباب ؟

ج : الأنداد الأمثال والنظراء والأشباه . يذكر الله تعالى حال المشركين في الدنيا وما لهم في الآخرة من العذاب والنكال حيث جعلوا لله مثالاً ونظراء يساوونهم بالله في الحبة والتعظيم .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية ( ٣١ ) .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية ( ١٦٥ ) .

ومناسبة الآية للباب: أن من أشرك مع الله غيره في الحبة فقد جعله شريكاً لله في العبادة وذلك هو الشرك الأكبر الذي لا يغفره الله كا قال تعالى: ﴿ وما هم بخارجين من النار ﴾ (١).

في الصحيح عن النبي عَلِيهِ أنه قال: (من قال لا إله إلا الله وكفر بما يعبد من دون الله حرم ماله ودمه وحسابه على الله عز وجل) رواه مسلم في صحيحه.

س : بم علق النبي عَلِيلَةٍ عصة المال والدم في هذا الحديث ؟

ج : علقها بأمرين الأول قول لا إله إلا الله عن علم ويقين وإخلاص وصدق ، الثاني الكفر بما يعبد من دون الله من الأصنام والأوثان وغيرها .

س : ما المقصود بقوله من قال لا اله إلا الله ؟

ج : أي من تكلم بها عالماً بمناها عاملاً بمقتضاها .

س : ما معنى قوله وكفر بما يعبد من دون الله ؟

ج : أي أنكر وتبرأ مِنْ ما يُعبد من دون الله من الأصنام والأوثان وغير ذلك كالملائكة والأنبياء والصالحين ، أي تبرأ من عبادتهم .

س: ما معنى حرم ماله ودمه ؟

ج : أي لا يحل للمسلمين أخذ ماله وسفك دمه لأنه بذلك قد دخل في حكم المسلمين .

س: ما معنى قوله وحسابه على الله عز وجل ؟

ج : المعنى أن الله تبارك وتعالى هو الذي يتولى حساب الذي يشهد

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية ( ١٦٧ )

بلسانه بهذه الشهادة فإن كان صادقاً جازاه بجنات النعيم وإن كان كاذباً عـذبـه العذاب الأليم وأما في الدنيا فالحكم على الظاهر والله يتولى السرائر .

س : ما مناسبة الحديث للباب ؟

ج : هي أنه دل على أن عدم الكفر بما يعبد من دون الله شرك ينافي التوحيد .

س : ما معنى قول المؤلف : وشرح هذه الترجمة ما بعدها من الأبواب ؟

ج : المعنى أن ما بعد هذا الباب من الأبواب الآتية فيه شرح للتوحيد وتوضيح لمعنى لا إله إلا الله وما يناقضها من أنواع الشرك الأصغر والأكبر وما يوصل إلى ذلك من الغلو والبدع فمن عرف ذلك وتحققه تبين له معنى لا إله إلا الله وما دلت عليه من الإخلاص ونفى الشرك .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

\* \* \*

# ٧ - باب من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوهما لرفع البلاء أو دفعه

س: ما المقصود بالحلقة والخيط ، وما الفرق بين رفع البلاء ودفعه وما حكم لبسها لذلك ؟

ج : الحلقة : طوق من نحاس كان المشركون يجعلونها في عضودهم يزعمون أنها تحفظهم من العين والجن ونحو ذلك .

والخيط: في الأصل ما يخاط به كان المشركون يعقدون الخيوط على أيديهم ورقابهم يزعمون أنها تدفع عنهم الحمى .

والفرق بين رفع البلاء ودفعه ، أن رفعه : إزالته بعد نزوله ، ودفعه منعه قبل نزوله . وحكم لبس الحلقة والخيط لذلك شرك أكبر إذا اعتقد أنها تدفع البلاء بنفسها أما إذا اعتقد أنها سبب لرفع البلاء فهو شرك أصغر والكل حرام .

قال تعالى : ﴿ قُلُ أَفُرأَيتُم مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونَ اللهِ إِنْ أَرَادُنِي اللهِ بَضِرَ هُلُ هُن كَاشَفَات ضَرَهُ أَو أَرَادُنِي بَرَحْمَةُ هُلُ هُنْ مُسْكَات رَحْمَتُهُ ﴾ (١) .

س : اذكر معنى هذه الآية وبين وجه الدلالة منها ؟

ج : المعنى أن هذه الآلهة التي يدعونها من دون الله لا تستطيع من الأمر شيئاً فلا قدرة لها على كشف ضر أراده الله بعبده أو إمساك رحمة أنزلها على عبده لأن ذلك إلى الله وحده .

ووجه الدلالة من الآية : أنه لا فرق بين اعتقاد المشركين في الأصنام أو الاعتقاد في الخيوط ونحوها مما يفعله الجهال وأن ذلك كله باطل لأن الله هو

<sup>(</sup>١) سورة الزمر آية ( ٣٨ ) .

المنفرد بالنفع والضر.

عن عمران بن حصين (أن النبي عَلَيْ رأى رجلاً في يده حلقة من صفر فقال ما هذه قال من الواهنة فقال انزعها فإنها لا تزيدك إلا وهناً فإنك لو مت وهي عليك ما أفلحت أبداً) (١)

س : ما نوع الاستفهام في قوله ما هذه ؟

ج : للإنكار ويحتمل أنه للاستفسار عن سبب لبسها .

س : ما معنى قوله من الواهنة وما هي الواهنة ؟

ج : أي وضعتها لـدرء المرض المسمى بـالواهنـة وهي عرق يؤلم في الكتف وفي اليد كلها وقيل هي مرض يأخذ في العضد .

س ـ ما معنى قوله انزعها فإنها لا تزيدك إلا وهناً وما الذي يفيده هذا الأمر؟

ج : النزع : هو الجذب بقوة أخبر أنها لا تنفعه بل تضره وتزيده ضعفاً وأفاد هذا الأمر الوجوب وأن مثل هذا معصية يجب إنكاره وإزالته ويحرم بقاؤه.

س: ما الذي يفيد قوله فإنك لو مت وهي عليك ما أفلحت أبداً وما هو الفلاح ؟

ج : يفيد عظم الذنب الواقع بسبب هذا الاعتقاد لأنه نوع من أنواع الشرك الذي لا يغفر إلا بالتوبة ، والفلاح : هو الفوز والظفر والسعادة .

س : اذكر مناسبة حديث عمران للباب ؟

ج : هي أنه أفاد أن الاعتقاد بمثل هذه الحلقة من أنواع الشرك لأمر النبي ﷺ بنزعها وتهديده على تركها .

<sup>(</sup>١) رواه أحمد بسند لا بأس به .

ولأحمد عن عقبة بن عامر مرفوعاً ( من تعلق تمية فلا أتم الله له ومن تعلق ودعة فلا ودع الله له . وفي رواية من تعلق تمية فقد أشرك ) .

س : ما معنى تعلق ، تمية ، ودعه ، فلا أتم الله له ، فلا ودع الله له ؟

ج: المعنى أن من علَّق هذه الأشياء متعلقاً بها قلبه في طلب خير أو دفع شر. والتهية: خرزات وحروز يعلقها الجهال ، على أنفسهم وأولادهم ودوابهم يزعمون أنها ترد العين وهذا من فعل الجاهلية ومن فعل ذلك فقد أشرك . والودعة: جمعها ودع وهو شيء أبيض يخرج من البحر يشبه الصدف كانوا يتقون به العين فأبطل الإسلام هذه الأشياء . ومعنى ( فلا أتم الله له ) دعاء عليه بعدم حصول ما أراد . ومعنى قوله ( فلا ودع الله له ) أي لا جعله في دعة وسكون وهذا دعاء عليه .

ولابن أبي حاتم عن حذيفة أنه رأى رجلاً في يده خيط من الحمى فقطعه وتلى قوله تعالى ﴿ وما يؤمن أكثرهم بالله إلا وهم مشركون ﴾ (١) .

س : ما معنى قوله من الحمى ، وما وجه استدلال حذيفة بهذه الآية وما الذي يستفاد منه ، اذكر مناسبة هذا الحديث للباب ؟

ج : أي وضع في يده خيطاً يعتقد أنه يدفع عنه الحمى .

ووجه استدلال حذيفة بهذه الآية أن هذا العمل شرك . ويستفاد من هذا الحديث صحة الاستدلال على الشرك الأصغر بما أنزله الله في الشرك الأكبر وفيه إنكار مثل هذا العمل .

ومناسبة الحديث للباب: أنه دل على أن وضع الخيط والاعتقاد فيه من أنواع الشرك حيث أزاله حذيفة واستدل بالآية على ذلك .

<sup>(</sup>١) سورة يوسف الآية ١٠٦ .

## ٨ ـ . باب ما جاء في الرقى والتمائم

أي من النهي وما ورد عن السلف في ذلك وبيان الجائز منها والممنوع .

في الصحيح عن أبي بشير الأنصاري رضي الله عنه (أنه كان مع رسول الله عنه في الصحيح عن أبي بشير الأنصاري رضي الله عنه وقبدة بعير قلادة من وتر أو قلادة إلا قطعت ) رواه البخاري ومسلم .

س : ما المقصود بالقلادة من الوتر وما هو الوتر وما معنى « أو » في قوله أو قلادة ؟

ج: المقصود بالقلادة هنا ما كان يصنعه أهل الجاهلية من التقليد بالأوتار والوتر أحد أوتار القوس وكان أهل الجاهلية إذا اخلولق الوتر أبدلوه بغيره وقلدوا به الدواب اعتقاداً منهم أنه يدفع عن الدابة العين فأبطله الإسلام.

ومعنى « أو » في قوله أو قلادة شك من الراوي لا يدري هل قال شيخه قلادة من وتر أو قال قلادة فقط .

س : ما الذي يفيد أمره عليه بقطع هذه القلائد ؟

ج : أفاد أنها منكر تجب إزالته وأكد ذلك بنون التوكيد الثقيلة في قوله لا يبقين .

س: ما مناسبة حديث أبي بشير للباب ؟

ج : هي أنه أفاد إنكار النبي ﷺ لهذه القلائد وأمره بإزالتها لأنها نوع من الشرك حيث صرف الاعتقاد إلى غير الله .

عن ابن مسعود رضي الله عنه قال : سمعت رسول الله عليه يقول : ( إن

الرقى والتمائم والتولة شرك ) رواه أحمد وأبو داود .

وعن عبد الله بن عكيم مرفوعاً ( من تعلق شيئاً وكل إليه ) رواه أحمد والترمذي .

س : عرّف الرقى واذكر حكمها ؟

ج : الرقى جمع رقية وهي العوذة التي يرقى بها صاحب الآفة كالحمى والصرع وهي التي تسمى العزائم وهي نوعان جائزة وهي ما تجردت من الشرك واجتع فيها شروط ثلاثة .

١ ـ أن تكون باللسان العربي وما يعرف معناه .

٢ ـ أن تكون بكلام الله أو بأسمائه وصفاته أو بكلام رسوله .

٣ - أن يعتقد أن الرقية لا تؤثر بذاتها بل بتقدير الله وما سوى ذلك لا يجوز.

س: عرّف المّائم وبين حكمها ؟

ج : التمائم جمع تمية وهي ما يعلق على الأولاد من خرزات وتعاويذ وغيرها . يتقون بها العين فأبطلها الإسلام ونهى عنها وحرَّمها لأنه لا دافع إلا الله كا تقدم .

لكن يستثنى من ذلك إذا كان المعلق من القرآن فقد اختلف فيه العلماء فرخص فيه بعضهم وأجاز تعليقه ، وبعضهم لم يرخص فيه وجعله من المنهى عنه وهو الصحيح لأمور ثلاثة .

١ - عموم النهي عن تعليق التائم ولا مخصص للعموم .

٢ - كونه ذريعة إلى تعليق ما ليس من القرآن فيفضي إلى عدم إنكارها .

٣ ـ أن تعليق القرآن يكون سبباً في امتهانه فلابد أن يتهنه المعلق بحمله في حال قضاء الحاجة والاستنجاء ونحو ذلك .

س : عرّف التولة ولم كانت من الشرك ؟

ج : التولة شيء يصنعونه يزعمون أنه يحبب المرأة إلى زوجها والزوج إلى المرأته وهو نوع من السحر ، وإنما كان من الشرك لمايراد به من جلب المنافع ودفع المضار من غير الله تعالى .

س : اذكر مناسبة حديث ابن مسعود للباب ؟

ج : هي أنه أفاد أن عمل هذه الأشياء والاعتقاد بها شرك .

س : اشرح قوله عَلِيلةً : ( من تعلق شيئاً وكل إليه ) ؟

ج : التعلق يكون بالقلب ويكون بالفعل ويكون بها معاً والمعنى أن من اعتمد على شيء في طلب خير أو دفع شر وكله الله إلى ذلك الشيء الذي اعتمد عليه .

وروى أحمد عن رويفع قال: قال لي رسول الله عَلَيْ ( يا رويفع لعل الحياة ستطول بك فأخبر الناس أن من عقد لحيته أوتقلد وترا أو استنجى برجيع دابة أو عظم فإن محمداً بريء منه ) .

س : ما الذي يؤخذ من قوله لعل الحياة ستطول بك ؟

ج : فيه عَلَم من أعلام النبوة فإن رويفعاً طالت حياته إلى سنة ٥٦ ست وخمسين من الهجرة .

س: مَا الذي يدل عليه قوله فأخبر الناس وهل هذا خاص برويفع ؟ جد: يدل على وجوب إخبار الناس وليس هذا خاص برويفع بل كل من

عنده علم ليس عند غيره مما يحتاج إليه الناس وجب إعلامهم به .

س: ما المراد بعقد اللحية ؟

ج : عقد اللحية يفسر على وجهين أحدهما ما كانوا يفعلونه في الحرب كانوا يعقدون لحاهم تكبراً وذلك من زي بعض الأعاجم .

ثانياً : معالجة الشعر ليتعقد ويتجعد وذلك من فعل أهل التأنيث .

س : ما المقصود بقوله تعلق وتراً وما حكم تعليق الوتر ؟

ج : أي جعله قلادة في عنقه أو عنق دابته وهو شرك حيث وجه الاعتقاد إلى غير الله .

س: ما المراد بقوله أو استنجى برجيع دابة أو عظم وما حكم الاستنجاء بها ؟

ج : أي استجمر بالروث والعظم واستعمله في إزالة الخارج وهو محرم لتبرؤ النبي عَلِيلَةٍ ممن فعله ونهيه عنه .

س : ما الذي يؤخذ من قوله فإن محمداً برىء منه ؟

ج : تحريم هذه الأشياء المذكورة في الحديث والوعيد على من فعلها .

س : ما هو الشاهد من حديث رويفع للباب ؟

ج : هو قوله أو تقلد وتراً .

وعن سعيد بن جبير قال: (من قطع تمية من إنسان كان كعدل رقبة) رواه وكيع، وله عن إبراهيم قال: كانوا يكرهون التائم كلها من القرآن وغير القرآن. س: ما معنى قول سعيد بن جبير وما الذي يؤخذ منه وما المقصود بالكراهة في قول إبراهيم النخعي كانوا يكرهون التائم كلها ، ومن أراد بهم ؟

ج : معنى قول سعيد أن من قطع تمية من إنسان فله من الأجر مثل أجر من أعتق رقبة، ويؤخذ منه فضل قطع التائم لأنها شرك والمقصود بالكراهة في قول إبراهيم كراهة التحريم وأراد بذلك أصحاب عبد الله بن مسعود رضي الله عنهم أجمعين .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

\* \* \*

# ٩ - باب من تبرك بشجر أو حجر ونحوهما كبقعة أو قبر فهو مشرك

س : ما معنى التبرك بالأحجار والأشجار وما حكه ؟

ج : التبرك بها طلب البركة منها وهو شرك .

قال تعالى : ﴿ أَفِرأُيتُم اللات والعزى \* ومناة الثالثة الأخرى ﴾ (١) .

س: ما المراد بهذه الأساء المذكورة في الآية ولم سميت بذلك ؟ اشرح الآية وبين مناسبتها للباب ؟

ج : اللات والعزى ومناة أساء لأوثان كان المشركون يعبدونها في الجاهلية يقول الله تعالى أخبروني عن هذه الآلهة التي تعبدونها من دون الله هل نفعت أو ضرت حتى تكون شركاء لله تعالى .

أما اللات: على قراءة الآية بتخفيف التاء فهي صخرة بالطائف عليها بيت وأستار وكانت تعظمها ثقيف فبعث إليها رسول الله عليه المغيرة بن شعبة فهدمها وحرقها بالنار سميت اللات من الإله.

وعلى قراءة الآية بالتشديد فاللات رجل صالح كان يلت السويق للحاج فلما مات عكفوا على قبره وغلوا فيه حتى عبدوه . ولا منافاة بين القولين .

والعزى: شجرة في وادي نخلة بين مكة والطائف كانت قريش تعبدها وتعظمها فبعث إليها رسول الله عَلَيْكُ خالد بن الوليد يوم فتح مكة فقطعها ، وسميت العزى من اسم الله العزيز .

ومناة: صخرة بين مكة والمدينة كان الأوس والخزرج يعظمونها وسميت مناة من اسم الله المنان وقيل لكثرة ما يني: أي يراق عندها من الدماء

<sup>(</sup>١) سورة النجم الآية ( ١٩ ، ٢٠ )

للتبرك بها فبعث إليها رسول الله عَلِيَّةٍ علي بن أبي طالب فهدمها عام الفتح.

ومناسبة الآية لهذا الباب: أن التبرك بالشجر والحجر والقبور من جنس عبادة المشركين لهذه الأصنام فمن فعل ذلك فقد شابههم في فعلهم ومن تشبه بقوم فهو منهم .

عن أبي واقد الليثي رضي الله عنه قال: (خرجنا مع رسول الله على إلى حنين ونحن حدثاء عهد بكفر وللمشركين سدرة يعكفون عندها وينوطون بها أسلحتهم يقال لها ذات أنواط فمررنا بسدرة فقلنا يا رسول الله اجعل لنا ذات أنواط كا لهم ذات أنواط فقال رسول الله على الله أكبر إنها السنن قلم والذي نفسي بيده كا قالت بنو إسرائيل لموسى ﴿اجعل لنا إلها كا لهم آلهة قال إنكم قوم تجهلون لتركبن سنن من كان قبلكم) رواه الترمذي وصححه.

س: ما المقصود بقوله خرجنا إلى حنين ؟

ج : أي إلى غزوة حنين موضع بين مكة والطائف.

س : مامعني قوله ونحن حدثاء عهد بكفر ؟

ج : أي قريب عهدهم بالكفر والخروج منه والدخول في الإسلام فلم يتكن الإسلام من قلوبهم .

س : ما معنى قوله ينوطون بها أسلحتهم ولماذا ؟

ج : أي يعقلون بها أسلحتهم تبركاً بها وتعظيماً لها .

س : ما معنى قوله يعكفون عندها وما هو العكوف ؟

ج : أي يقيمون عندها والعكوف الإقامة على الشيء في المكان .

س : لماذا طلبوا من الرسول عَلِيُّ أَن يجعل لهم ذات أنواط ؟

ج : ظنوا أن هذا أمر محبوب عند الله وقصدوا التقرب إليه وإلا فهم أجل قدراً من أن يقصدوا مخالفة النبي عليه .

س : ما المراد بتكبير النبي عَلِيليٍّ عندما سألوه أن يجعل لهم ذات أنواط ؟

ج : المراد تعظيم الله تعالى وتنزيهه عن الشرك بأي نوع كان مما لا يجوز أن يطلب أو يقصد به غير الله .

س : ما معنى قوله إنها السنن ؟

ج: السنن الطرق والمراد بها تقليد من تقدمهم من أهل الشرك .

س : لماذا شبه مقالتهم بقول بني إسرائيل ؟

ج : لكونها مثلها وإن اختلف اللفظان .

س : ما معنى قوله لتركبن سنن من كان قبلكم ؟

ج : أي لتتبعن طرقهم ومناهجهم .

س : ما مناسبة حديث أبي واقد للباب واذكر ما يستفاد منه ؟

ج : هي أنه أفاد أن التبرك بالأشجار من الشرك ويستفاد منه .

١ ـ التكبير عند التعجب خلافاً لمن كرهه .

٢ - النهي عن التشبه بأهل الجاهلية وأهل الكتاب .

٣ ـ أن ما ذم الله به اليهود والنصارى في القرآن أنه ذم لنا إذا عملنا مثل عملهم .

٤ ـ أن سنة أهل الكتاب مذمومة كسنة المشركين .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

# ١٠ ـ باب ما جاء في الذبح لغير الله من الوعيد وأنه شرك

س : اذكر مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أن الذبح لله عبادة والذبح لغير الله شرك ينافي التوحيد .

قال تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِي وَسَكِي وَعَيَايِ وَمَاتِي للهُ رَبِ الْعَالَمِينَ ۗ لا شريك له وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ فصل لربك وانحر ﴾ (١) .

س : اشرح هاتين الآيتين وبين مناسبتها للباب ؟ وما هو النسك ؟

ج: يقول الله تعالى في الآية الأولى قل يا محمد لهؤلاء المشركين الذين يعبدون غير الله ويذبحون لغيره ـ إنني أخلصت لله صلاتي وذبحي وما آتيه في حياتي وما أموت عليه من الإيمان والعمل الصالح لله رب العالمين لا شريك له في شيء من ذلك ، وبذلك الإخلاص أمرت وأنا أول المسلمين من هذه الأمة . والنسك : هو الذبح وقوله تعالى : ﴿ فصل لربك وانحر ﴾ أي أخلص لله صلاتك وذبحك وخالف المشركين في ذلك .

ومناسبة الأيتين للباب: أنها أفادتا أن الذبح من أنواع العبادة يجب إخلاصه لله فمن ذبح لغير الله متقرباً إليه فقد أشرك .

عن على رضي الله عنه قال: (حدثني رسول الله عَلِيلَةِ بأربع كلمات لعن الله من ذبح لغير الله، لعن الله من لعن والديه، لعن الله من آوى محدثاً، لعن الله من غير منار الأرض) رواه مسلم.

س: ما معنى اللعن ؟

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام آية ( ١٦٢ ـ ١٦٣ ) .

<sup>(</sup>٢) سورة الكوثر آية ( ٢ ) .

ج : اللعن من الله هـو الطرد والإبعـاد عن رحمتـه ومن الخلـق السب والدعاء .

س : لماذا لعن الرسول عليه من ذبح لغير الله ؟

ج : لعظم الذنب الذي ارتكبه حيث أشرك بالله .

س : ما معنى لعن الرجل والديه وكيف يكون لعنهما وما حكمه ؟

ج : معناه سب أباه أو أمه ويكون ، لعنها على وجهين .

١ - اللعن المباشر وهو أن يواجه الوالدين باللعنة .

لعن بالتسبب كأن يلعن الرجل أبا رجل آخر فيلعن أباه وهو من
 كبائر الذنوب .

س : ما معنى أوى محدثاً وما المراد بالمحدث ؟

ج : أي نصر مجرماً وضمه إليه وحماه ومنعه من أن يؤخذ منه الحق الذي وجب عليه . والمحدث هو من أحدث شيئاً يجب فيه حق لله فيلتجىء إلى من يجيره من ذلك .

س : ما هي منار الأرض وما معنى تغييرها ؟

ج : التغيير التبديل والإزالة ومنار الأرض علامات حدودها ومعالمها قيل هي العلامات التي يهتدي بها في السفر وقيل هي المراسيم التي تفرق بين حقه وحق جاره فيغيرها بتقديم أو تأخير .

س : لماذا لعن من غير منار الأرض ؟

ج : لارتكابه إثماً عظيماً في إضاعة المسافرين أو اختلاسه أرض جاره.

س : ما هو الشاهد من حديث عليٌّ للباب ؟

جـ : هو قوله لعن الله من ذبح لغير الله .

س : ما حكم لعن أهل المعاصي والظلمة ؟

ج : يجوز لعن أهل المعاصي والظلم من غير تعيين وأما لعن الفاسق والعاصي المعين ففيه خلاف فأجازه بعض العلماء ومنعه آخرون .

عن طارق بن شهاب أن رسول الله ﷺ قال: ( دخل الجنة رجل في ذباب ودخل النار رجل في ذباب قالوا وكيف ذلك يا رسول الله قال مر رجلان على قوم لهم صنم لا يجوزه أحد حتى يقرب له شيئاً فقالوا لأحدها قرب قال ليس عندي شيئاً أقرب قالوا قرب ولو ذباباً فقرب ذباباً فخلوا سبيله فدخل النار وقالوا للآخر قرب فقال ما كنت لأقرب لأحد شيئاً دون الله عز وجل فضربوا عنقه فدخل الجنة ) رواه أحمد .

س : ما معنى قوله في ذباب ؟

**جـ :** أي من أجله وبسببه .

س : ما نوع الاستفهام في قولهم وكيف ذلك يا رسول الله ؟

ج : استفهام تعجب كأنهم تقالوا ذلك وتعجبوا منه .

س: ما المقصود بالصنم ؟

جـ : مَا كَانَ مُنْحُوتًا عَلَى هَيْئَةً صُورَةً وَغُبُدَ مِنْ دُونَ الله .

س : ما معنى قوله لا يجوزه أحد حتى يقرب له شيئاً ؟

جـ : أي لا يمر به ولا يتعداه حتى يقرب له شيئاً وإن قل .

س : ما الذي يؤخذ من قوله فقرب ذباباً فخلوا سبيله فدخل النار؟

ج : بيان عظم الشرك ولو في شيء قليل وأنه يوجب النار .

س: ما الذي يستفاد من قول الآخر ما كنت لأقرب لأحد شيئاً دون الله عز وجل ؟

ج : فضيلة التوحيد والإخلاص .

س : ما مناسبة حديث طارق للباب ؟

جـ : أنه دل على أن من ذبح لغير الله متقرباً إليه فقد أشرك .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

## ١١ ـ باب لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله

س: اذكر مراد المؤلف بهذا الباب وما حكم الذبح لله في مكان يـذبح فيـه لغير الله ؟

ج : أراد سد الوسائل الموصلة إلى الشرك الأكبر ، وحكم الذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله محرم لما فيه من مشابهة المشركين .

قال تعالى : ﴿ لا تقم فيه أبداً لمسجد أسس على التقوى من أول يوم أحق أن تقوم فيه ﴾ (١) .

س: ما سبب نزول هذه الآية ؟ وبين مرجع الضير في قوله « لا تقم فيه أبداً » وما معنى لا تقم ؟

ج: نزلت هذه الآية في شأن طائفة من المنافقين بنو مسجداً لمضارة المؤمنين ـ أهل مسجد قباء ـ والتفريق بينهم وليكون ملجأ للكفرة وزعوا أنهم بنوه للضعفاء والمساكين ليقيهم من المطر والبرد والحر وسألوا النبي عَلِيلَةً أن يصلي فيه فنزلت هذه الآيات في خبر المسجد ، فبعث إليه الرسول عَلِيلَةً جماعة فهدموه . ومرجع الضير في قوله ﴿ لا تقم فيه ﴾ إلى مسجد الضرار . ومعنى لا تقم : لا تصلي فيه .

س : ما المراد بالمسجد الذي أسس على التقوى وما المراد بالتقوى هنا ؟

ج : المراد به مسجد قباء وقيل مسجد الرسول عَلِينَةٍ والآية عامة لكل منها . والمراد بالتقوى هنا طاعة الله ورسوله وجمع كلمة المسلمين .

س : ما مناسبة هذه الآية للباب ﴿ لا تقم فيه أبداً ﴾ ؟

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية ( ١٠٨ ) .

ج: مناسبة الآية للباب: أن المواضع المعدة للذبح لغير الله يجب اجتناب الذبح فيها لله. كما أن هذا المسجد لما أعد لمعصية الله صار محل غضب لأجل ذلك فلا تجوز الصلاة فيه لله.

عن ثابت بن الضحاك قال نذر رجل أن ينحر إبلاً ببوانه فسأل النبي عن ثابت بن الضحاك قال نذر رجل أن ينحر إبلاً ببوانه فسأل النبي فقال : ( هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يعبد ؟ قالوا لا . قال الله عليه أوف فهل كان فيها عيد من أعيادهم ؟ قالوا : لا . فقال رسول الله عليه أوف بنذرك فإنه لا وفاء لنذر في معصية الله ولا فيما لا يملك ابن آدم ) رواه أبو داود وإسناده على شرطها .

س : ما هي بوانه ؟

ج : موضع في أسفل مكة وقيل بين مكة والمدينة .

س : ما الذي يدل عليه قوله هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يعبد ؟

ج : يدل على المنع من الوفاء بالنذر إذا كان في المكان وثن ولو بعد زواله .

س : ما الذي يدل عليه قوله فهل فيها عيد من أعيادهم ؟

ج : يدل على المنع من الوفاء بالنذر بمكان فيه عيد من أعياد الجاهلية ولو بعد زواله .

س: ما هو العيد وما المراد به هنا ؟

ج : العيد اسم لما يعود من الاجتماع العام على وجه معتاد ، والمراد به هنا الاجتماع المعتاد من اجتماع أهل الجاهلية .

س : ما الذي يدل عليه قوله أوف بنذرك ؟

ج : يدل على أن الذبح لله في المكان الذي يـذبح فيـه المشركون لغير الله معصمة .

س : ما الذي يؤخذ من قوله فإنه لا وفاء لنذر في معصية الله ؟

ج : يؤخذ منه أن هذا نذر معصية لو وجد في المكان بعض الموانع .

س : ما معنى قوله ولا فيما لا يملك ابن آدم ؟

ج : المعنى إذا علَّق النذر على شيء لا يملكه كأن يقول لله علي نذر إن شفى الله مريضي أن أعتق عبد فلان .

س : اذكر ما يستفاد من حديث ثابت ؟

ج: يستفاد منه:

١ ـ أن تخصيص البقعة بالنذر جائز إذا خلى من الموانع .

٢ ـ التحذير من مشابهة المشركين في أعيادهم .

٣ ـ أن نذر المعصية لا يجوز الوفاء به .

٤ ـ لا نذر لابن آدم فيما لا يملك .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

\* \* \*

### ١٢ \_ باب من الشرك النذر لغير الله

س : مامناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد .

ج: هي أن النذر لله من أنواع العبادة فصرف لغير الله شرك ينافي التوحيد .

س: عرف النذر لغة وشرعاً ؟

ج : النذر لغة الإيجاب وشرعاً إيجاب المكلف على نفسه ما ليس واجباً عليه .

قال تعالى : ﴿ يوفون بالنذر ﴾ (١) .

س : ما الذي تدل عليه الآية وما مناسبتها للباب ؟

ج: دلت على وجوب الوفاء بالنذر ومدح من فعل ذلك .

ومناسبتها للباب: أن الله مدح الموفين بالنذر فدل ذلك على أنه عبادة فن نذر لغير الله متقرباً إليه فقد أشرك .

قال تعالى : ﴿ وما أنفقتم من نفقة أو ندرتم من ندر فإن الله يعلمه (') .

س : اشرح هذه الآية وبين مناسبتها للباب ؟

ج: يخبر الله تعالى أنه عالم بجميع ما يعمله العاملون من النفقات والمنذورات وتضن ذلك مجازاته على ذلك أوفر الجزاء للعاملين به ابتغاء

<sup>(</sup>١) سورة الإنسان آية ( ٧ ) .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية ( ٢٧٠ ) .

ومناسبتها للباب: أن الله أخبر أن ما أنفقناه من نفقة أو نذرناه من نذر متقربين إليه أنه يعلمه ويجازينا عليه فدل ذلك على أنه عبادة فمن صرفها لغير الله فقد أشرك .

في الصحيح عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله على قال: ( من نذر أن يطيع الله فليطعه ومن نذر أن يعص الله فلا يعصه ) رواه البخاري .

س : اشرح هذا الحديث واذكر ما يستفاد منه وبين مناسبته للباب ؟

جمد: يأمر الرسول عَلَيْكُ من أوجب على نفسه طاعة بالنذر أن يوفي بها لأن طاعة الله واجبة ، وينهى من نذر معصية عن الوفاء بها لأن معصية الله عرمة . ويستفاد منه :

١ ـ أنه يجب الوفاء بالنذر إذا كان طاعة .

٢ ـ أن نذر المعصية لا يجوز الوفاء به .

ومناسبته للباب: أنه دل على أن النذر لغير الله معصية يحرم الوفاء به لكونه شرك .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

### ١٣ ـ باب من الشرك الاستعادة بغير الله

س: ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد .

ج : هي أن الاستعادة بالله من أنواع العبادة وصرفها لغيره شرك ينافي التوحيد .

س : عرّف الاستعادة وما الفرق بين العياذ واللياذ ؟

ج : الاستعادة : هي الالتجاء والاعتصام ، والفرق بين العياد واللياد أن العياد يكون لدفع الشر واللياد لطلب الخير .

قال تعالى : ﴿ وأنه كان رجال من الإنس يعوذون برجال من الجن فزادوهم رهقاً ﴾(١) .

س : اذكر سبب نزول هذه الآية وبين وجه الدلالة منها ؟

ج: سبب نزولها: أن الرجل من العرب في الجاهلية كان إذا نزل أو أمسى بواد خال وخاف على نفسه قال أعوذ بسيد هذا الوادي من سفهاء قومه يريد كبير الجن فلما رأت الجن أن الإنس يعوذون بهم زادوهم رهقاً أي خوفاً وإرهاباً وذعراً.

ووجه الدلالة من الآية: أن الله تعالى حكى عن مؤمني الجن أنهم لما تبين لهم دين محمد عَلَيْكُ وآمنوا به ذكروا أشياء من الشرك كانوا يفعلونها في الجاهلية ومن جملتها الاستعادة بغير الله .

عن خولة بنت حكيم قالت سمعت رسول الله على يقول: (من نزل من لأ فقال أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق لم يضره شيء حتى

<sup>(</sup>١) سورة الجن أية ( ٦ ) .

يرحل من منزله ذلك ) رواه مسلم .

س: ما الذي يؤخذ من هذا الحديث وما المراد بكلمات الله وما معنى التامات . اذكر مناسبة الحديث للباب ؟ وما معنى قوله « من شر ما خلق » ؟

ج : ١ - في الحديث دليل على أن الله شرع لأهل الإسلام أن يستعيذوا بكلمات الله بدلاً عما كان يفعله أهل الجاهلية من الاستعاذة بالجن .

٢ ـ وفيه فضيلة هذا الدعاء مع اختصاره .

والمراد بكامات الله القرآن ومعنى « التامات » الكاملة التي لا يلحقها نقص ولا عيب كا يلحق كلام البشر وقيل الكافية الشافية .

ومناسبة الحديث للباب: أنه دل على أن كلمات الله غير مخلوقة لأن الاستعادة بالمخلوق شرك . ومعنى قوله « من شر ما خلق » أي من شر كل مخلوق فيه شر والله أعلم .

# ١٤ - باب من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره

س : ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أن الاستغاثة بالله ودعاءه من أنواع العبادة التي أمر الله بها وكل ما كان عبادة لله فصرفه لغيره شرك ينافي التوحيد .

س : عرّف الاستغاثة وما الفرق بينها وبين الدعاء ؟

ج : الاستغاثة هي طلب الغوث وهو إزالة الشدة ، والفرق بينها وبين الدعاء أن الاستغاثة لا تكون إلا من المكروب ، والدعاء أع لأنه يكون من المكروب وغيره .

س : كم أنواع الاستغاثة وما هي ؟

ج : أنواع الاستغاثة ثلاثة :

١ - واجبة وهي التي تطلب من الله .

٢ - محرمة وهي التي تطلب من غير الله فيا لا يقدر عليه إلا الله
 كالاستغاثة بالأموات والغائبين في جلب نفع أو دفع ضر.

٣ ًـ جائزة وهي الاستغاثة بالحي الحاضر القادر على نصرته .

س : إلى كم ينقسم الدعاء مع التعريف لكل قسم ؟

ج: ينقسم إلى قسمين:

١ - دعاء عبادة وهو التقرب إلى الله بالأعمال الصالحة التي شرعها الله لعباده وأمرهم بها .

٢ ـ دعاء مسألة وهو طلب ما ينفع الداعي من جلب نفع أو دفع ضر.

قال تعالى : ﴿ ولا تدع من دون الله ما لا ينفعك ولا يضرك فإن فعلت فإن إذاً من الظالمين ﴾ (١) .

س : اشرح هذه الآية وبين مناسبتها لهذا الباب ؟

ج: يقول الله تعالى ولا تدع يا محمد غير معبودك وخالقك شيئاً لا ينفعك في الدنيا ولا في الآخرة ولا يضرك في دين ولا دنيا ، يعنى بذلك الآلهة والأصنام يقول لا تعبدها راجياً نفعها أو خائفاً ضرها فإنها لا تضر ولا تنفع فإن فعلت ذلك ودعوتها من دون الله فإنك إذاً من الظالمين أي من المشركين.

ومناسبة الآية للباب: أنها دلت على أنه لا يجلب النفع ولا يدفع الضر إلا الله فمن طلب ذلك من غيره فقد أشرك .

قال تعالى : ﴿ وَإِن يُمسَّلُكُ اللهُ بَضِّى فَلَا كَاشُفُ لَهُ إِلَّا هُو وَإِن يَرِدُكُ بَخِيرِ فَلَا رَادُ لَفَضِلُه ﴾ (٢) .

س: اشرح هذه الآية واذكر مناسبتها للباب ؟

ج : يخبر الله تعالى أنه المنفرد بالعطاء والمنع والضر والنفع دون سواه فيلزم من ذلك أن يكون هو المدعو وحده والمعبود وحده .

ومناسبة هذه الآية للباب: أنها دلت على أن الله هو المالك للضر والنفع وحده فمن طلب كشف الضر أو جلب النفع من غيره فقد أشرك به .

قال تعالى : ﴿ فَابْتَغُوا عند الله الرزق واعبدوه واشكروا له إليه ترجعون ﴾  $^{(7)}$  .

<sup>(</sup>١) سورة يونس آية ( ١٠٦ ) .

<sup>(</sup>٢) سورة يونس الآية ( ١٠٧ ) .

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت آية ( ١٧ ) .

س : ما معنى قوله ﴿ فابتغوا عند الله الرزق ﴾؟

جـ : أي اطلبوا من عند الله الرزق لا عند غيره لأنه المالك له وحده .

س: ما المقصود بقوله ﴿ واعبدوه واشكروا له ﴾؟

ج : أي أخلصوا له العبادة وحده واشكروه على ما أنعم به عليكم .

س: ما معنى قوله ﴿ إليه ترجعون ﴾ ؟

ج : أي إليه تعادون يوم القيامة فيجازي كل عامل بعمله .

س : ما مناسبة هذه الآية للباب ﴿ فابتغوا عند الله الرزق ﴾ ؟

ج : هي أن الله أمر بطلب الرزق من عنده وحده دون سواه لأنه القادر عليه فن طلبه من غيره ممن لا يقدر عليه فقد أشرك به .

قال تعالى : ﴿ ومن أضل ممن يدعوا من دون الله من لا يستجيب له إلى يوم القيامة وهم عن دعائهم غافلون  $_*$  وإذا حشر الناس كانوا لهم أعداء وكانوا بعبادتهم كافرين  $_*$  (') .

س : اشرح هذه الآية وبين مناسبتها للباب ؟

ج : نفى الله سبحانه في هذه الآية أن يكون أحد أضل ممن يدعو غيره وأخبر أنه لا يستجيب له ما طلب منه إلى يوم القيامة وأنه غافل عن داعيه . وأخبر أنه إذا جمع الناس ليوم القيامة في موقف الحساب كانت هذه الآلهة التي يدعونها في الدنيا لهم أعداء لأنهم يتبرؤن منهم و يجحدون عبادتهم إياهم .

ومناسبة الآية للباب: أن الله أخبر فيها أنه لا أضل بمن دعا غيره وذلك لأنه أشرك في عبادته .

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاق آية ( ٥ ـ ٦ ) .

قال تعالى : ﴿ أَمِن يَجِيبِ المُضطرِ إذا دعاه ويكشف السوء ﴾ (١) . س : اشرح هذه الآية وبين وجه الدلالة منها ؟

ج: بين تعالى في هذه الآية أن المشركين من العرب ونحوهم قد علموا أنه لا يجيب المضطر ويكشف السوء إلا الله وحده وذكر ذلك سبحانه محتجاً عليهم في اتخاذهم الآلهة والشفعاء من دونه فإذا كانت آلهتهم لا تجيبهم في حال الاضطرار فلا يصلح أن يجعلوها شركاء لله الذي يجيب المضطر إذا دعاه ويكشف السوء وحده. فوجه الدلالة أن من طلب ذلك من غير الله فقد أشرك به.

وروى الطبراني بإسناده أنه كان في زمن النبي بَلِيَّةٍ منافق يؤذي المؤمنين فقال بعضهم قوموا بنا نستغيث برسول الله بَلِيَّةٍ من هذا المنافق فقال صلى الله عليه وسلم إنه لا يستغاث بي وإنما يستغاث بالله عز وجل )

س: من المراد بهذا المنافق ؟

ج : هو عبد الله بن أبي بن سلول رئيس المنافقين .

س : ما المقصود ببعضهم في قوله فقال بعضهم ؟

ج : أي بعض الصحابة وهو أبو بكر الصديق رضي الله عنه .

س : ما معنى قوله قوموا بنا نستغيث برسول الله من هذا المنافق ؟

ج : أي اذهبوا بنا إليه ليصد عنا شر هذا المنافق لأنه يقدر على كف أذاه إما بضرب أو تهديد أو قتل .

س ـ لماذا أنكر الرسول عَلِي الاستغاثة به في حياته مع أنه قادر على ذلك؟

<sup>(</sup>١) سورة النمل آية ( ٦٢ ) .

ج : أنكر ذلك حماية للتوحيد وسداً لوسائل الشرك وأدباً وتواضعاً لربه وتحذيراً للأمة من وسائل الشرك في الأقوال والأفعال .

س : اذكر الشاهد من الحديث للباب وما الذي يستفاد منه ؟

ج : الشاهد منه قوله : ( إنه لا يستغاث بي وإنما يستغاث بالله ) .

ويستفاد منه: أن من دعى أحداً من المخلوقين أو استغاث به فيما لا يقدر عليه إلا الله فقد أشرك الشرك الأكبر الموجب للخلود في النار عياداً بالله من ذلك .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

### ١٥ ـ باب قول الله تعالى :

و أيشركون مالا يخلق شيئاً وهم يخلقون  $\star$  ولا يستطيعون لهم نصراً ولا أنفسهم ينصرون  $\star$  (۱)

س : اشرح هذه الآية وبين مناسبتها لكتاب التوحيد ؟

ج : في هذه الآية توبيخ للمشركين وإنكار عليهم في عبادتهم مع الله تعالى ما لا يخلق شيئاً وهو مخلوق ، والمخلوق لا يكون شريكاً للخالق في العبادة التي خلقهم لها وبين أنهم لا يستطيعون لهم نصراً ولا أنفسهم ينصرون فكيف يشركون به من لا يستطيع نصر عابديه ولا نصر نفسه .

ومناسبة الآية لكتاب التوحيد: أنها دلت على بطلان عبادة غير الله .

س : ما الذي أراده المؤلف بهذا الباب ؟

ج : أراد بيان أن جميع المدعوين من دون الله لا يستطيعون إجابة من دعاهم سواء كانوا ملائكة أو أنبياء أو صالحين أو غيرهم ممن لا يقدر على جلب نفع أو دفع ضر.

قال تعالى : ﴿ والذين تدعون من دونه ما يملكون من قطمير ﴾  $^{(7)}$  .

س : اشرح هذه الآية وبين مناسبتها للباب وما هو القطمير ؟

ج : أخبر تعالى في هذه الآية عن حال المدعوين من دونه من الملائكة والأنبياء والأصنام وغيرها بما يدل على عجزهم وضعفهم وأنهم قد انتفت عنهم الأسباب التي تكون في المدعو وهي الملك وسماع الدعاء والقدرة على استجابته

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية ( ١٩١ ـ ١٩٢ ) .

<sup>(</sup>۲) سورة فاطر ( ۱۳ ) .

فنفى عنهم الملك بقوله: ﴿ والذين تدعون من دونه ما يملكون من قطمير ﴾ وهي اللفافة على ظهر النواة أي لا يملكون قليلاً ولا كثيراً وأخبر أنهم لا يسمعون دعاء الداعي وأنهم لو سمعوا ما أجابوه وأنهم يوم القيامة يجحدون عبادتهم إياهم.

ومناسبة الآية للباب: أنها دلت على أن دعاء غير الله شرك ينافي التوحيد .

س: اذكر سبب بزول قوله تعالى ﴿ ليس لك من الأمر شيء ﴾ ؟ جد: في سبب نزولها قولان.

أحدها: ما روى أنس بن مالك رضي الله عنه قال شُج النبي ﷺ يوم أحد وكسرت رباعيته فقال: كيف يفلح قوم شجوا نبيهم فنزلت ﴿ ليس لك من الأمر شيء ﴾ متفق عليه.

والقول الثاني: في سبب نزول الآية ما روى ابن عمر رضي الله عنها أنه سمع رسول الله يَلِيُ يقول: إذا رفع رأسه من الركوع في الركعة الأخيرة من الفجر اللهم العن فلاناً وفلاناً بعدما يقول سمع الله لمن حمده ربنا ولك الحمد فأنزل الله ﴿ ليس لك من الأمر شيء ﴾ . وفي رواية يدعو على صفوان بن أمية وسهيل بن عمرو والحارث بن هشام فنزلت) رواه البخاري .

س : ما معنى هذه الآية ﴿ ليس لك من الأمر شيء ﴾ ؟

ج : أي ليس لك من الحكم شيء في عبادي إلا ما أمرتك به فيهم فامض أنت لشأنك ودم على الدعاء لربك .

س : ما معنى الشج وما المراد بيوم أحد ، وما هي الرباعية ؟

ج : الشج في الأصل هو الجرح في الرأس خاصة ، ثم استعمل في غيره من

الأعضاء والرباعية كل سن بعد ثنية . والمراد بيوم أحد يوم غزوة أحد وهو جبل معروف شرقي المدينة كانت عنده الوقعة المشهورة فأضيفت إليه .

س: ما معنى اللعن وما المراد بفلان وفلان في قول ه اللهم العن فلاناً وفلاناً وما معنى سمع الله لمن حمده وما هو الحمد ؟ وما الذي يستفاد من حديث ابن عمر ؟

ج: أصل اللعن الطرد والإبعاد من الله ومن الخلق السب والدعاء . والمراد بفلان وفلان صفوان بن أمية وسهيل بن عمرو والحارث بن هشام كا بينه في الرواية الأخرى .

ومعنى سمع الله لمن حمده : أجاب الله حمده وتقبله والحمد ضد الـذم وهو الإخبار عن محاسن المحمود مع حبه وتعظيمه وإجلاله .

### ويستفاد من الحديث:

١ ـ جواز الدعاء على المشركين بأعيانهم في الصلاة وأن ذلك لا يخل بها .

٢ ـ أن الإمام يجمع بين التسميع والتحميد .

في الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: (قام رسول الله عليه في الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه قال يا معشر قريش «أو كلمة نحوها » اشتروا أنفسكم لا أغني عنكم من الله شيئاً يا عباس بن عبد المطلب لا أغني عنك من الله شيئاً يا صفية عمة رسول الله علي لا أغني عنك من الله شيئاً يا صفية عمة رسول الله علي لا أغني عنك من الله شيئاً ويا فاطمة بنت محمد سليني من مالي ما شئت لا أغني عنك من الله شيئاً » رواه البخاري

س: ما هو الإندار ومن هم قبيلة الرجل وما معنى معشر؟

ج : الإندار : هو الإعلام بأسباب الخافة والتحذير منها ، عشيرة الرجل :

هم بنو أبيه الأدنون أو قبيلته . والمعشر : الجماعة .

س : ما المقصود بقوله اشتروا أنفسكم ؟

ج : أمر الرسول عَلِيَهِ قرابته أن يشتروا أنفسهم بتوحيد الله وتخليصها من عذاب الله بالطاعة له فيا أمر والانتهاء عما نهى عنه فإن هذا هو الـذي ينجي من عذاب الله لا الاعتاد على الأحساب والأنساب فإنها لا تغنى من الله شيئاً.

س : ما معنى قوله لا أغني عنكم من الله شيئاً ؟ وما الذي يؤخذ منه ؟

ج: معناه لا أدفع عنكم من عذاب الله شيئاً. ويؤخذ منه الرد على من تعلق على الأنبياء والصالحين ورغب إليهم ليشفعوا له وينفعوه أو يدفعوا عنه فإن ذلك هو الشرك الأكبر الذي حرمه الله تعالى.

س: ما الذي يؤخذ من قوله عَلِيْكَ لفاطمة سليني من مالي ما شئت لا أغنى عنك من الله شيئاً ؟

ج : يؤخذ منه :

١ ـ أنه لا ينجى من عذاب الله إلا الإيمان والعمل الصالح .

٢ - أنه لا يجوز أن يسأل الإنسان إلا ما يقدر عليه من أمور الدنيا وأما الرحمة والمغفرة والجنة والنجاة من النار ونحو ذلك من كل مالا يقدر عليه إلا الله فلا يجوز أن يطلب إلا منه . فإذا كان قرابة الرسول عَلَيْتُهُ لا ينفعهم إلا العمل الصالح فغيرهم أولى وأحرى .

س: اذكر ما يستفاد من هذا الباب ؟

ج : ١ - الرد على عُبَّاد القبور فيا يعتقدونه في الأولياء والصالحين من أنهم ينفعون من دعاهم ويمنعون من لاذ بحماهم .

٢ أنه يحدث للأنبياء ما يحدث للبشر من بلايا الدنيا ومصائبها لينالوا
 بذلك جزيل الأجر والثواب ولتعرف الأمم ما أصابهم فيتأسوا ويقتدوا بهم .
 والله أعلم وصلى الله على محمد .

\* \* \*

## ١٦ ـ باب قول الله تعالى :

# ﴿ حتى إذ فُزّع عن قلوبهم قالوا ماذا قال ربكم قالوا الحق وهو العلي الكبير ﴾ (١)

س: ما المراد بالذين فزع عن قلوبهم ؟ وما معنى فزع وما سبب ذلك الفزع ؟

جمعنى فرَّع عن قلوبهم الملائكة . ومعنى فرَّع عن قلوبهم : زال الفرَع عنها وهو الخوف . وسبب ذلك الفرّع ساعهم كلام الله بالوحي الذي كأنه جر سلسلة الحديد على الصفا فيصعقون من ذلك .

س: ما المقصود بقوله قالوا الحق ؟

جـ : أي قالوا قال الله الحق ، علموا أن الله لا يقول إلا الحق .

س : اذكر مراد المؤلف بهذا الباب ؟

ج : أراد المؤلف رحمه الله بيان حال الملائكة الذين هم أقوى وأعظم من عبد من دون الله فإذا كانت هذه هيبتهم وخوفهم من الله فكيف يدعوهم أحد من دون الله وإذا كانوا لا يدعون فغيرهم أولى ففيه رد على جميع فرق المشركين .

في الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي الله قال: (إذا قضى الله الأمر في السماء ضربت الملائكة بأجنحتها خضعاناً لقوله كأنه سلسلة على صفوان ينفذهم ذلك حتى إذا فزع عن قلوبهم قالوا ماذا قال ربكم قالوا الحق وهو العلي الكبير. فيسمعها مسترقوا السمع ومسترقوا السمع هكذا بعضه فوق

<sup>(</sup>١) سورة سبأ آية ( ٢٣ )

بعض - وصفه سفيان بكفه فحرّفها وبدد بين أصابعه - فيسمع الكلمة فيلقيها إلى من تحته ثم يلقيها الآخر إلى من تحته حتى يلقيها على لسان الساحر أو الكاهن فربما أدركه الشهاب قبل أن يلقيها وربما ألقاها قبل أن يدركه فيكذب معها مائة كذبة فيقال أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا ، كذا وكذا فيصدّق بتلك الكلمة التي سمعت من السماء ) رواه البخاري في صحيحه .

س: بين معاني الكلمات الآتية: إذا قضى الله الأمر، خضعاناً لقوله، كأنه سلسلة، صفوان، ينفذهم ذلك، مسترقوا السمع، فحرفها، بدد بين أصابعه، الشهاب، الساحر، الكاهن؟

ج: إذا قضى الله الأمر: أي إذا تكلم الله بالأمر الذي يوحيه إلى جبريل . خضعاناً لقوله: أي خاضعين لقول الله . كأنه سلسلة : كأن الصوت السموع صوت سلسلة من حديد . صفوان : الحجر الأملس . ينفذهم ذلك: يخلص ذلك القول و يمضى في قلوب الملائكة . مسترقوا السمع : الشياطين ،يركب بعضهم بعضا . فحرفها : أمالها . بدد بين أصابعه : فرق بينها ، المعنى أن ركوب بعضهم فوق بعض من غير مماسة . الشهاب : هو النجم الذي يرمي به . الساحر : هو الذي يخرج الباطل في صورة الحق بعمل السحر . الكاهن : هو الذي يدعى علم الغيب .

وعن النواس بن سمعان رضي الله عنه قال قال رسول الله على إذا أراد الله تعلى أن يوحي بالأمر تكلم بالوحي أخذت السموات منه رجفة أو قال رعدة شديدة خوفاً من الله عز وجل فإذا سمع ذلك أهل السموات صعقوا وخروا لله سجداً فيكون أول من يرفع رأسه جبريل فيكلمه الله من وحيه بما أراد ثم يمر جبريل على الملائكة كلما مر بسماء سأله ملائكتها ماذا قال ربنا يا جبريل فيقول جبريل قال الحق وهو العلي الكبير فيقولون كلهم مثل ما قال جبريل، فينتهى جبريل بالوحى إلى حيث أمره الله عن

وجل ) رواه ابن أبي حاتم .

س: ما معنى رجفة ، صعقوا ، وما معنى (أو) في قوله أو قال رعدة ؟

ج: رجفة : ارتجاف وهزة . صعقوا : من الصعق وهو الغشي ومعه السجود . ومعنى (أو) : شك من الراوي هل قال الرسول عَلِيْنَةُ رجفة أو قال رعدة .

س: اذكر ما يستفاد من الآية والحديثين المذكورين في هذا الباب وبين مناسبتها لكتاب التوحيد ؟ '

#### ج: يستفاد منها:

١ - إثبات علو الله على خلقه بأنواعه الثلاثة : علو الذات ، وعلو القدر ،
 وعلو القهر ، فله العلو الكامل من جميع الوجوه سبحانه وتعالى .

٢ ـ إثبات صفة الكِبر لله فهو الكبير الذي لا أكبر ولا أعظم منه .

٣ - إثبات صفة الكلام لله وأنه لم يزل متكلماً إذا شاء بكلام تسمعه الملائكة .

٤ ـ فضل جبريل عليه السلام حيث خصه الله بكلامه ووحيه .

ومناسبتها لكتاب التوحيد: أن فيها تقرير التوحيد فإن الملك العظيم الذي تصعق الملائكة من كلامه خوفاً منه ومهابة وترجف منه المخلوقات هو الكامل في ذاته وصفاته وملكه وغناه عن خلقه لا يجوز أن يجعل له شريك في عبادته.

## ١٧ ـ باب الشفاعة

س: ما مقصود المؤلف بهذا الباب.

ج : أراد بيان ما أثبته القرآن من الشفاعة وما نفاه وحقيقة ما دل القرآن على إثباته .

س: ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أن فيه رد على المشركين الذين يدعون الملائكة والأنبياء والصالحين ويقولون إنما نعبدهم ليقربونا إلى الله زلفى وليشفعوا لنا عنده .

س : عرّف الشفاعة واذكر أنواعها مع التعريف لكل نوع ؟

ج : الشفاعة هي طلب التوسط عند الغير في جلب نفع أو دفع ضر وهي نوعان .

١ ـ شفاعة مثبتة وهي التي تطلب من الله بإذنه لمن يرضى قول ه وعمله أو من الخلوق فيا يقدر عليه .

٢ ـ شفاعة منفية وهي التي تطلب من غير الله فيا لا يقدر عليه إلا الله
 والشفاعة بغير إذنه أو لأهل الشرك به .

س : اذكر شروط الشفاعة المثبتة مع ذكر الدليل ؟

ج : شروطها اثنان :

الأول: الإذن من الله للشافع أن يشفع كا قال تعالى ﴿ من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آبة ( ٢٥٥ ) .

الثاني : رضاه عن المشفوع له كا قال تعالى : ﴿ وَلا يَشْفَعُونَ إِلَّا لَمْنُ السَّفَوْعِ لَهُ كَا قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَلا يَشْفُعُونَ إِلَّا لَمْنُ السَّفُوعِ لَهُ كَا قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَلا يَشْفُعُونَ إِلَّا لَمْنُ

س : كم أنواع شفاعة النبي عَلِيْكُ في الآخرة ؟ وما هي ؟

ج : شفاعة النبي عليه ستة أنواع :

ا ـ الشفاعة الكبرى التي يتأخر عنها أولو العزم من الرسل حتى تنتهي إليه على الله على

٢ ـ شفاعة لأهل الجنة في دخولها .

٣ ـ شفاعته لقوم من العصاة من أمته أن لا يدخلوا النار .

٤ ـ شفاعته في إخراج العصاة من أهل التوحيد من النار .

٥ ـ شفاعته في قوم من أهل الجنة في زيادة ثوابهم ورفع درجاتهم .

٦ ـ شفاعته في تخفيف العذاب عن عمه أبي طالب .

س - من أسعد الناس بشفاعة النبي عَلِيه وما حقيقة هذه الشفاعة ولمن تكون؟

ج : أسعد الناس بشفاعة النبي عَلِيْكُم من قال لا إله إلا الله خالصاً من قلبه . وحقيقتها أن الله يتفضل على أهل الإخلاص فيغفر لهم بواسطة دعاء من أذن له في الشفاعة . وتكون لأهل التوحيد والإخلاص .

س : ما هي الشفاعة التي نفاها القرآن ؟

ج : ما كان فيها شرك كا تقدم .

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء آية ( ٢٨ ) .

قال تعالى : ﴿ وأنذر به الذين يخافون أن يحشروا إلى ربهم ليس لهم من دونه من ولي ولا شفيع ﴾ (١)

س: من هو الخاطب بهذه الآية وما هو الإنذار وما المراد بالذين يخافون ؟ وما هو المنذر به ؟ اذكر مناسبة هذه الآية للباب ؟

ج : الخاطب الرسول محمد عليه والإنذار هو الإعلام بأسباب المخافة والتحذير منها والمراد بالذين يخافون هم المؤمنون . والمنذر به هو القرآن .

ومناسبة الآية للباب: أنه دلت على أن المؤمنين الذين أخلصوا نيتهم وعملهم لله تركوا التعلق على الأولياء والشفعاء .

س : ما معنى قوله تعالى : ﴿ قُلْ لله الشفاعة جميعاً ﴾ (١) ؟

ج : أي هو مالكها فلا يجوز أن تطلب إلا منه .

قال تعالى : ﴿ من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه ﴾ (١)

س : اشرح هذه الآية وبين سبب نزولها ؟

ج : أخبر الله تعالى أن الشفاعة إنما تقع في الآخرة بإذنه . وسبب نزولها أن المشركين قالوا ما نعبد أوثاننا إلا ليقربونا إلى الله زلفي .

قال تعالى : ﴿ وَكُمْ مِنْ مَلَكُ فِي السَّمَاوَاتُ لَا تَغْنَى شَفَاعَتُهُم شَيْئًا إِلَا مِنَ اللهِ لَمْنَ يَشَاء ويرضى ﴾ (١) ·

س : اذكر وجه الدلالة من هذه الآية ؟

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام آية ( ٥١ ) .

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر آية ( ٤٤ ) .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية ( ٢٥٥ ) .

<sup>(</sup>٤) سورة النجم آية ( ٢٦ ) .

ج : وجه الدلالة أنه إذا نفى الله شفاعة الملائكة المقربين بغير إذنه ورضاه فكيف ترجون أيها الجاهلون شفاعة هذه الأنداد عند الله وهو لم يشرع عبادتها ولا أذن فيها بل قد نهى عنها على ألسنة جميع رسله وأنزل بالنهي عن ذلك جميع كتبه .

قال تعالى : ﴿ قل ادعوا الذين زعم من دون الله لا يملكون مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض وما لهم فيهما من شرك وماله منهم من ظهير \* ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له ﴾ (١) .

س: وضح معاني الكلمات الآتية: من دون الله ، مثقال ذرة ، شرك ،
 ظهير . ثم اشرح الآية وبين الشاهد منها للباب ؟

ج : من دون الله : من غير الله ، مثقال ذرة : وزن نما ت صغيرة ، شرك : مشاركة . ظهير : معين .

شرح الآية: نفى الله في هذه الآية كل ما يتعلق به المشركون من دونه فنفى أن يكون لغيره ملك أو قسط منه أو يكون عوناً لله ولم يبق إلا الشفاعة فبين أنها لا تنفع إلا لمن أذن له الرب (١). فنفى الملك والشركة والمظاهرة والشفاعة التي يطلبها المشرك وأثبت شفاعة لا نصيب فيها لمشرك وهى الشفاعة بإذنه.

والشاهد من الآية للباب: قوله تعالى : ﴿ ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له ﴾

والله سبحانه وتعالى أعلم .

<sup>(</sup>١) سورة سبأ آية ( ٢٢ ـ ٢٣ ) .

<sup>(</sup>٢) كما قال تعالى : ﴿ وَلا يَشْفَعُونَ إِلَّا لَمْنَ ارْتَضَى ﴾ سورة الأنبياء آية ( ٢٨ ) .

## ١٨ ـ باب قول الله تعالى :

## ﴿ إِنْكُ لَا تَهْدِي مِنْ أَحْبِبِتَ ﴾ (١)

س : اشرح هذه الآية وبين سبب نزولها ؟

ج : يقول الله تعالى لرسوله على إنك لا تهدي من أحببت أي ليس عليك هداهم وإنما عليكم البلاغ والله يهدي من يشاء وهو أعلم بمن يستحق الهداية وله الحكة في ذلك .

وسبب نزول هذه الآية : حرص النبي عَلِينً على إسلام عمه أبي طالب .

س: ما الذي أراده المؤلف بهذا الباب؟

ج : أراد رحمه الله الرد على عُبّاد القبور الذين يعتقدون في الأنبياء الصالحين أنهم ينفعون أو يضرون فيسألونهم قضاء الحاجات وتفريج الكربات .

س : اذكر أنواع الهداية مع التمثيل ؟ وما هي الهداية المنفية في هذا الباب ؟

### ج: الهداية نوعان:

الأول: هداية التوفيق والقبول وهي خلق الهدى في قلب الضال وهي المنفية في هذا الباب ولا يملكها إلا الله مثل قوله تعالى: ﴿ إنك لا تهدى من أحببت ﴾ أي لا تخلق التوفيق في قلب من أضله الله .

الثاني : هداية الدلالة والبيان مثل قوله تعالى : ﴿ وَإِنْكَ لِتَهْدَى إِلَى صَرَاطَ مُسْتَقِيمٍ ﴾ فهو المبين عن الله والدال على دينه وشرعه .

<sup>(</sup>١) سورة القصص آية (٥٦ )

في الصحيح عن ابن المسيب عن أبيه قال: ( لما حضرت أبا طالب الوفاة جاءه رسول الله بيلية وعنده عبد الله بن أبي أمية وأبو جهل فقال له يا ع قل لا إله إلا الله كلمة أحاج لك بها عند الله . فقالا له أترغب عن ملة عبد المطلب ، فأعاد عليه النبي بيلية فأعادا ، فكان آخر ما قال هو على ملة عبد المطلب وأبى أن يقول لا إله إلا الله فقال النبي بيلية لأستغفرن لك ما لم أنه عنى ك فأنزل الله عز وجل ﴿ ما كان للنبي والذين آمنو أن يستغفروا للمشركين ﴾ وأنزل الله في أبي طالب ﴿ إنك لا تهدى من أحببت ولكن الله يهدي من يشاء ﴾ متفق عليه .

س : ما معنى قوله حضرت أبا طالب الوفاة ؟

ج : أي حضره علامات الموت ومقدماته .

س : لماذا أمره الرسول ﷺ بقول لا إله إلا الله عند موته ؟

ج : لعلم أبي طالب بما دلت عليه من نفى الشرك بالله وإخلاص العبـادة له وحده .

س: ما معنى قوله أحاج لك بها عند الله ؟

ج : أي أشهد لك بها عند الله لأنه لو قالها في تلك الحال معتقداً ما دلت عليه من النفى والإثبات لقبلت منه ودخل في الإسلام .

س: ما هي ملة عبد الطلب ؟

ج : هي الشرك بالله في إلاهيته .

س: ما معنى قوله تعالى : ﴿ ما كان للنبي والذين آمنوا أن يستغفروا للمشركين ﴾ (١) وما سبب نزولها ؟

س: س: ما هي الحكمة في عدم هداية أبي طالب إلى الإسلام ؟

ج: ليبين الله لعباده أن ذلك إليه وهو القادر عليه دون سواه فلو كان عند النبي عليه من هداية القلوب وتفريج الكروب ومغفرة الذنوب والنجاة من العذاب شيء لكان أحق الناس بذلك وأولاهم به عمه الذي كان يحوطه ويحميه وينصره ويؤويه.

س: اذكر ما يستفاد من حديث ابن المسيب المتقدم ؟

#### ج: يستفاد منه:

- ١ ـ جواز عيادة المشرك إذا رجي إسلامه .
  - ٢ ـ مضرة أصحاب السوء على الإنسان .
    - ٣ ـ مضرة تعظيم الأسلاف والأكابر .
      - ٤ ـ أن الأعمال بالخواتيم .
- ٥ ـ الرد على من زعم إسلام عبد المطلب .
- ٦ تحريم الاستغفار للمشركين وموالاتهم ومحبتهم لأنه إذا حرم الاستغفار
   لهم فوالاتهم ومحبتهم أولى . والله سبحانه وتعالى أعلم .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آبة ١١٣ .

# ۱۹ ـ باب ما جاء أن سبب كفر بنى آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحين

س: اذكر مقصود المؤلف بهذا الباب ؟

ج: مقصوده بيان ما يؤول إليه الغلو في الصالحين من الشرك بالله في الاهيته المنافي للتوحيد .

قال تعالى : ﴿ يَا أَهُلُ الْكُتَابُ لَا تَعْلُوا فِي دَيْنَكُم ﴾ (١) .

س: اشرح الآية ومن هم أهل الكتاب وما هو الغلو وما مناسبة الآية
 للباب ؟

ج : يقول الله تعالى مخاطباً لأهل الكتاب وهم اليهود والنصارى لا تجاوزوا ما حد الله لكم في الدين ولا ترفعوا المخلوق فوق منزلته الله فتنزلوه المنزلة التي لا تنبغي إلا لله .

والغلو مجاوزة الحد والإفراط في التعظيم بالقول والاعتقاد .

ومناسبة الآية للباب: أن من دعا نبياً أو ولياً من دون الله فقد اتخذه إلهاً وشابه النصارى في شركهم واليهود في تفريطهم .

في الصحيح عن ابن عباس رضى الله عنها (في قول الله تعالى: ﴿ وقالوا لا تَذَرُنَّ آلهتكم ولا تنزن وداً ولا سواعاً ولا يغوث ويعوق ونسرا ﴾ قال هذه أساء رجال صالحين من قوم نوح فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن أنصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون فيها أنصاباً وسموها بأسائهم ففعلوا ولم تعبد حتى إذا هلك أولئك ونسى العلم عبدت ) رواه البخارى.

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية ( ١٧١ ) .

س: ما المقصود بالأنصاب هنا ؟ وما سبب عبادة هذه الأصنام وما المراد بنسيان العلم ؟

ج : المقصود بالأنصاب هنا الأصنام المصورة على صور أولئك الصالحين .

وسبب عبادتها: ما جرى من الأولين من تعظيهم بالعكوف على قبورهم ونصب صورهم في مجالسهم وإغواء الشيطان بقوله لهم إن من كان قبلكم كانوا يعبدونهم وبهم يسقون المطر. والمراد بنسيان العلم ذهابه بموت أهله.

( وقال ابن القيم قال غير واحد من السلف : لمَّا ماتوا عكفوا على قبورهم ثم صوروا تماثيلهم ثم طال عليهم الأمد فعبدوهم ) .

س: ما معنى عكوفهم على قبورهم ؟ وما هي التأثيل ، وما المراد بالأمد ؟

ج : معنى عكوفهم على قبورهم ملازمتهم لها ، والتأثيل هي الصور التي تشبه الأصنام ، والأمد : هو الزمان .

عن عمر أن رسول الله عليه قال: ( لا تطروني كا أطرت النصارى ابن مريم إنما أنا عبد فقولوا عبد الله ورسوله ) أخرجاه أي البخاري ومسلم.

وقال رسول الله عَلَيْكَ : (إياكم والغلو فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو) رواه الإمام أحمد والترمذي وابن ماجه من حديث ابن عبَّاس.

ولمسلم عن ابن مسعود أن رسول الله ﷺ قال : ( هلك المتنطعون قالها ثلاثاً ) .

س: ما هو الإطراء وما معنى قوله عَلَيْكُم : ( لا تطروني ) وقوله ( إنما أنا عبد ) ولماذا وصف نفسه بالعبودية ؟

ج : الإطراء هو المبالغة في المدح والكذب فيه . والمعنى لا تجاوزوا الحد

في مدحي بغير الواقع فيجركم إلى الكفر كا جر النصارى إليه لمَّا تجاوزوا الحد في عيسى فاتخذوه إلهاً . وإنما أنا عبد الله ورسوله فصفوني بذلك كا وصفني ربي .

ومعنى قوله إنما أنا عبد أي ملك لله يتصرف في بما يشاء كسائر العباد فلا تقولوا في حقي شيئاً ينافي العبودية .

وإنما وصف نفسه بالعبودية لأن أشرف مقامات الأنبياء العبودية والرسالة .

ِ س : اشرح قوله ﷺ إياكم والغلو فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو .

ج: يُحذِّر عَلِيهِ أمته أن تقع فيا وقعت فيه الأمم السابقة من تعظيم الأنبياء والصالحين ورفعهم فوق منزلتهم فتهلك كا هلكوا.

س: من هم المتنطعون وما فائدة تكرير هلك ثلاث مرات ؟ ما هو التنطع وما مثاله ، اذكر مناسبة الحديث للباب ؟

ج : المتنطعون المتعمقون المتكلفون المجاوزون للحد في أقوالهم وأفعالهم والتنطع هو التعمق في الشيء والتكلف فيه .

ومثاله تكلف الفصاحة ، والتَّقَعُّر في الكلام ، والامتناع من المباح .

وقال هذا الكلمة ثلاث مرات مبالغة في التعليم والإبلاغ .

ومناسبة الحديث للباب: أن التنطع من الغلو والزيادة لما فيه من الخروج إلى ما يوصل إلى الشرك بالله المنافي للتوحيد .

س : اذكر ما يستفاد من هذا الباب ؟

ج : ١ - التحذير من الغلو في الصالحين وأنه سبب للكفر وترك الدين .

- ٢ ـ النهي عن التصاوير ونصبها في المجالس وغيرها وأنها من أسباب الشرك .
  - ٣ ـ تحريم العكوف على القبور وأنه من وسائل الشرك .
    - ٤ ـ التحذير من التنطع والإطراء والمبالغة في المدح .
  - أن أول شرك حدث في العالم سببه الغلو في الصالحين .
    - ٦ كراهة التَّقَعُر في الكلام بالتشدق وتكلف الفصاحة .
       والله سبحانه وتعالى أعلم .

# ٢٠ ـ باب ما جاء في التغليظ فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح فكيف إذا عبده ؟

س : اذكر مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : مناسبته لكتاب التوحيد : أن عبادة الأولياء والصالحين شرك أكبر ينافي التوحيد وعبادة الله عند قبورهم وسيلة إلى الشرك .

في الصحيح عن عائشة رضى الله عنها أن أم سلمة ذكرت لرسول الله من كنيسة رأتها بأرض الحبشة وما فيها من الصور فقال: (أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح بنو على قبره مسجداً وصوروا فيه تلك الصور أولئك شرار الخلق عند الله) متفق عليه.

فهؤلاء جمعوا بين فتنتين فتنة القبور وفتنة التاثيل.

س: ما هي الكنيسة ؟ ومن هو الخاطب في قوله (أولئك) وما مرجع اسم الإشارة هنا .

ج : الكنيسة معبد النصارى ، والخاطب أم سلمة زوج النبي عَلِيَّهُ والإشارة إلى الذين يبنون المساجد على القبور ويصورون فيها الصور .

س : من هم شرار الخلق عند الله ولماذا صاروا شرار الخلق ؟

ج : هم الذين يبنون المساجد على القبور ويصورون فيها الصور . وإنما كانوا شرار الخلق لأنهم ضلوا في أنفسهم وأضلوا غيرهم وسنُّوا لمن بعدهم الغلو في قبور الصالحين حتى أفضى إلى عبادتها .

س : ما حكم بناء المساجد على القبور مع ذكر الدليل ؟

ج : محرم والدليل قوله عليه ( أولئك شرار الخلق عند الله ) وقد نهى

عنه الرسول ﷺ ولعن فاعله كما سيأتي .

س : ما مناسبة حديث عائشة السابق للباب ؟

ج : هي أن فيه التغليظ والوعيد الشديد لمن اتخذ القبور مساجد .

عن عائشة رضى الله عنها قالت لما نُزِلَ برسول الله على طفق يطرح خميصة له على وجهه فإذا اغتم بها كشفها فقال وهو كذلك ( لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد ) يُحَذَّر ما صنعوا ولولا ذلك لأبرز قبره غير أنه خشى أن يتخذ مسجداً ) متفق عليه .

س: بين معاني الكلمات الآتية: لما نزل برسول الله عَلِيْكُمُ طفق، يطرح خيصة، اغتم بها، كشفها؟

ج : لما نزل برسول الله أي نزل به الموت وظهرت علاماته ومقدماته . طفق : جعل ، يطرح : يضع ، خميصة : كساء لـه أعلام ، اغتم بها : احتبس نفسه عن الخروج إذا غطى بها وجهه ، كشفها : أزالها عن وجهه .

س : لماذا حذر علية من صنع اليهود والنصارى ؟

جـ : لكي لا يفعل عند قبره أو قبور الصالحين من أمته مثله .

ولمسلم عن جندب بن عبد الله رضى الله عنه قال سمعت النبي ﷺ قبل أن يموت بخمس وهو يقول: (إني أبرأ إلى الله أن يكون لي منكم خليل فإن الله قد اتخذني خليلاً كا اتخذ إبراهيم خليلاً ولو كنت متخذاً من أمتى خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً. ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم مساجد ألا فلا تتخذوا القبور مساجد فإني أنهاكم عن ذلك) فقد نهى عنه في آخر حياته ثم إنه لعن وهو في السياق من فعله.

س : ما معنى أبرأ ومن هو الخليل ، وما معنى قوله ولو كنت متخذأ من

أمتى خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً ـ اذكر الشاهد من الحديث للباب ، وما هو السياق .

ج : أبرأ : أتبرأ وأمتنع من ذلك وأنكره ، والخليل : هو الذي تخللت عبته القلب ونفذت إليه مأخوذ من الخلة وهي خالص الحبة ، ومعنى قوله عليه للله كنت متخذاً من أمتى خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً : أي لو قُدِّر أني أحببت أحداً مع الله لكان أبا بكر صاحبه في الغار .

والشاهد من الحديث للباب: قول عَلَيْكَ أَلَا وَإِنَّ مَن كَانَ قَبَلَكُمُ كَانُوا يتخذون قبور أنبيائهم مساجد ألا فلا تتخذوا القبور مساجد فإني أنهاكم عن ذلك . والسياق : الموت .

س: هل الصلاة عند القبور من اتخاذها مساجد المنهي عنه واذكر الدليل ؟

ج: نعم الصلاة عندها من ذلك وإن لم يُبُن مسجد وكل موضع يصلى فيه يسمى مسجداً كما قال عَلِيلَةٍ : ( جعلت لى الأرض مسجداً طهوراً ) متفق عليه .

ولأحمد بسند جيّد عن ابن مسعود رضى الله عنه مرفوعاً إن من شرار الناس من تدركهم الساعة وهم أحياء والذين يتخذون القبور مساجد) رواه أبو حاتم في صحيحه.

س : ما معنى تدركهم الساعة وما معنى اتخاذهم القبور مساجد ؟

ج : معنى تدركهم الساعة : علاماتها ومقدماتها كخروج الدابة وطلوع الشمس من مغربها . ومعنى اتخاذ القبور مساجد الصلاة عندها وإليها وبناء المساجد عليها كا تقدم .

س: ما حكم الصلاة عند القبور مع التعليل ؟

ج : الصلاة عند القبور محرمة لأنها وسيلة إلى الشرك بالأموات ودعائهم وسؤالهم قضاء الحاجات وتفريج الكربات مما لا يقدر عليه إلا الله . والله سبحانه وتعالى أعلم .

# ٢١ ـ باب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيرها أوثاناً تعبد من دون الله

روى مالك في الموطأ: أن رسول الله على قال: (اللهم لا تجعل قبري وثناً يعبد، اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد).

س: ما الذي يدل عليه هذا الحديث ؟ وهل استجاب الله دعاء نبيه أم لا وما هي الأوثان ؟

ج : يدل على :

١ ـ أن النبي عَلِيلَةٍ خاف أن يقع من أمته ما وقع لغيرهم من الأمم السابقة فتجعل قبره وثناً يعبد من دون الله .

٢ ـ تحريم البناء على القبور والصلاة عندها وأن ذلك من الكبائر .

٣ ـ إثبات صفة الغضب لله على ما يليق بجلاله .

وقد استجاب الله دعاء نبيه فحمى قبره بما حال بينه وبين الناس فلا يوصل إليه .

والأوثان جمع وثن وهو ما قصد بنوع من أنواع العبادة لغير الله .

قال تعالى : ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ اللَّاتُ وَالْعَزَى ﴾ (١) .

س : ما المقصود باللات والعزى ؟ واذكر مناسبة الآية للباب ؟

جـ: اللات : رجل صالح كات يلت السويق للحاج فمات فعكفوا على

<sup>(</sup>١) الآيتين من سورة النجم آية ( ١٩ ـ ٢٠)

قبره والسويق: دقيق الحنطة أو الشعير ولَتَّه: بله بالسمن أو الماء. والمعنى: أن هذا الرجل يطعم الحجاج السويق فلما مات غلو فيه لصلاحه فعكفوا على قبره حتى عبدوه وصار قبره وثناً من أوثان المشركين. وقيل اللات صخرة بالطائف كانت تعبد من دون الله كا تقدم.

والعزى: شجرة بوادي نخلة بين مكة والطائف كانت العرب في جاهليتها يعظمونها ويفتخرون بها فلما ظهر الإسلام قُطِعَت تلك الشجرة وأزيلت هي وغيرها مما كان يعبد من دون الله .

ومناسبة الآية للباب: أن تعظيم الرجال الصالحين والغلوفي قبورهم والعكوف عليها يؤدي إلى الشرك المنافي للتوحيد .

عن ابن عباس رضي الله عنها قال : ( لعن رسول الله على المرات القبور المتخذين عليها المساجد والسرج ) رواه أهل السنن وصححه شيخ الإسلام ابن تيمية والسيوطي .

س : اذكر حكم زيارة القبور وما يفعل عندها ؟

ج : زيارة القبور حرام على النساء لأنه ﷺ لعن زائرات القبور وأما في حق الرجال فهي على نوعين مشروع وممنوع .

١ ـ أما المشروع فهو زيارة القبور على الوجه الشرعي من غير سفر بأن يزورها المسلم فيدعو لأهلها ويتذكر الآخرة .

٢ ـ وأما المنوع فهو نوعان :

الأول: شرك أكبر كدعاء أهل القبور والاستغاثة بهم وطلب الحوائج منهم .

الشانى: وسلية إلى الشرك كالتسح بالقبور والصلاة عندها وإسراجها

والبناء عليها والغلو فيها وفي أهلها إذا لم يبلغ رتبة العبادة وهذا النوع محرم .

س : ما معنى اتخاذ السرج على القبور وما حكمه ؟

ج : معناه إضاءتها بالمصابيح وهو محرم لأن فيه إضاعة للمال في غير فائدة وإفراطاً في تعظيم القبور أشبه تعظيم الأصنام وهو من الكبائر الملعون فاعله .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

# ٢٢ ـ باب ما جاء في حماية المصطفي عَلِيْ جناب التوحيد وسده كل طريق يوصل إلى الشرك

س: ما هو الجناب وما المراد بحمايته ؟

ج : الجناب هو الجانب والمراد بحمايته صيانته عما يقرب منه أو يخالطه من الشرك وأسبابه .

قال تعالى : ﴿ لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم بالمؤمنين رؤوف رحيم ﴾ (١) .

س: اشرح هذه الآية وما الـذي تقتضى هـذه الأوصـاف التي وصف بهـا رسول الله على في حق أمته ؟

ج: يقول الله تعالى ممتناً على المؤمنين حيث أرسل إليهم رسولاً من أنفسهم أي من جنسهم وعلى لغتهم يعرفونه ويعلمون صدقه وأمانته . ثم وصفه بأوصاف حميدة وهي حرصه على هدايتهم ورشدهم وإسلامهم وكراهته ما يعنتهم ويشق عليهم أو يضرهم في دنياهم وأخراهم ورأفته ورحمته مؤمنيهم .

وتقتضى هذه الأوصاف: التي وصف بها رسول الله عَلِيلَةٍ في حق أمته أن أنذرهم وحذرهم الشرك الذي هو أعظم الذنوب وبين لهم وسائله الموصلة إليه وبالغ في نهيهم عنها ومن ذلك تعظم القبور والغلو فيها والصلاة عندها وإليها ونحو ذلك مما يوصل إلى عبادتها.

عن أبي هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله عَلِينَ ( لا تجعلوا بيوتكم

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية ( ١٢٨ ) .

قبوراً ولا تجعلوا قبري عيداً وصلوا على فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم ) رواه أبو داود بإسناد حسن ورواته ثقات .

س : ما معنى قوله عَلِي : ( لا تجعلوا بيوتكم قبورا ) ؟

ج: أي لا تعطلوها من الصلاة فيها والدعاء والقراءة فتكون بمنزلة القبور . نهاهم عَلِيْلَةٍ أن يهجروا بيوتهم عن الصلاة فيها والعبادة كا تهجر القبور عن الصلاة إليها مخافة الفتنة بها وما يفضى إلى عبادتها .

س : ما معنى قوله عَلِيلتُهُ : ( لا تجعلوا قبري عيداً ) وما هو العيد ؟

ج : المعنى لا تُعيِّنوا لـزيـارة قبري وقتـاً من الأوقـات تجتعـون فيـه كا تفعلون في الأعياد والجمع . والعيـد مـا يعتـاد مجيئـه وقصـده من زمـان ومكان مأخوذ من العادة والاعتياد .

س : اشرح قوله على الله : ( وصلواً على فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم ) ؟

ج : يرشدنا عليه أن نكثر من الصلاة عليه في كل زمان ومكان ويقول إنما ينالني منكم من الصلاة والسلام يحصل مع قربكم من قبري وبعدكم فلا حاجة لكم إلى اتخاذه عيداً تترددون إليه لأجل ذلك .

عن على بن الحسين رضى الله عنها أنه رأى رجلاً يجيء إلى فرجة كانت عند قبر النبي على فيدخل فيها فيدعو فنهاه وقال ألا أحدثكم حديثاً سمعته من أبي عن جدي عن رسول الله على قال ( لا تتخذوا قبري عيداً ولا بيوتكم قبوراً وصلوا على فإن تسليكم ليبلغني أينا كنتم ) رواه في الختارة .

س : ما هي الفرجة وما الذي يستفاد من هذا الباب ؟

ج : الفرجة هي الكوة في الجدار ويستفاد من هذا الباب ما يلي :

- ١ ـ النهى عن زيارة قبر النبي ﷺ على وجه مخصوص.
  - ٢ ـ الحث على صلاة النافلة في البيت .
- ٣ ـ أن صلاتنا وسلامنا على النبي عَلِيُّ تبلغه وإن بعدنا عن قبره .
- ٤ النهى عن قصد القبور لأجل الصلاة والدعاء عندها لأن ذلك من اتخاذها عيداً ومن وسائل الشرك .
- - أن قصد الرجل القبر لأجل السلام إذا لم يكن يريد المسجد من اتخاذه عيداً المنهى عنه .
- ٦ أن قصد القبر للسلام إذا دخل المسجد ليصلى منهى عنه لأن ذلك
   من اتخاذه عيداً .
- س: لماذا نوع المؤلف التحذير من الافتتان بالقبور وأخرجه في أبواب مختلفة ؟
- ج : ليكون أوقع في القلب وأحسن في التعليم وأعظم في الترهيب . والله سبحانه وتعالى أعلم .

### ٢٣ ـ باب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان

س: اذكر مقصود المؤلف بهذا الباب ؟

ج : مقصوده التحذير من الشرك والتخويف منه وأنه أمر واقع في هذه الأمة لا محالة والرد على من زع أن من قال لا إله إلا الله وتسمى بالإسلام أنه يبقى على إسلامه ولو فعل ما ينافيه من الاستغاثة بأهل القبور ودعائهم ونحو ذلك .

س: ما هي الأوثان ؟

ج : جمع وثن وهو كل ما قصد بنوع من أنواع العبادة من دون الله لا فرق بين الأشجار والأحجار والأبنية والقبور وغيرها فمن دعا غير الله وعبده فقد اتخذه وثناً وخرج بذلك عن دين الإسلام.

قال تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الذينِ أُوتُوا نَصِيباً مِنَ الكَتَابِ يَـوْمِنُونَ بِالْجَبِتِ وَالطاغوت ﴾ (١) .

س: اذكر سبب نزول هذه الآية . ومن هو الخاطب فيها ، وما المراد بالذين أوتوا نصيباً من الكتاب ؟ وما هو الجبت والطاغوت ، اذكر مناسبة الآية للباب ؟

ج: سبب نزول هذه الآية: ما روى ابن أبي حاتم عن عكرمة قال جاء حيي بن أخطب وكعب بن الأشرف (اليهوديين) إلى أهل مكة فقالوا لهما أنتم أهل الكتاب وأهل العلم فأخبرونا عنا وعن محمد فقالا أنتم خير وأهدى سبيلاً. والمعنى أنهم يُفَضِّلُون الكفار على المؤمنين لجهلهم وقلة دينهم وكفرهم بكتاب الله الذي بأيديهم. والمخاطب في هذه الآية الرسول محمد مَالِيَةٍ.

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية ( ٥١ ) .

والمراد بالذين أوتوا نصيباً من الكتاب في هذه الآية هم اليهود . والجبت : كلمة تقع على الصنم والكاهن والساحر ونحو ذلك . والطاغوت ما عبد من دون الله ورضى بذلك .

ومناسبة الآية للباب: أنه إذا كان في أهل الكتاب من يؤمن بالجبت والطاغوت فالرسول عليه قد أخبر أن أمته ستفعل مثل ذلك .

قال تعالى : ﴿ قال هل أنبئكم بشر من ذلك مثوبة عند الله من لعنه الله وغضب عليه وجعل منهم القردة والخنازير وعبد الطاغوت ﴾ (١) .

س : اشرح هذه الآية وبين وجه الدلالة منها ؟

ج: يقول الله تعالى لنبيه محمد عَلِيْكُ قل لهؤلاء اليهود هل أخبركم بشر جزاء عند الله يوم القيامة مما تظنونه بنا وهم أنتم أيها المتصفون بهذه الصفات المفسرة بقوله ﴿ من لعنه الله ﴾ أي أبعده من رحمته ﴿ وغضب عليه ﴾ أي غضباً لا يرضى بعده أبداً وجعل منهم القردة والخنازير ﴿ وعبد الطاغوت ﴾ أي جعل منهم من عبد الطاغوت أي أطاع الشيطان فيا سول له .

ووجه الدلالة من الآية: أنه إذا كان في اليهود من عبد الطاغوت فكذلك يكون في هذه الأمة لأنه على أخبر أن هذه الأمة ستتبع طريق من قبلهم.

قال تعالى : ﴿ قال الذين غلبوا على أمرهم لنتخذن عليهم مسجدا ﴾ (٢) . س : اشرح هذه الآية وبين وجه الدلالة منها ؟

ج: أي قال أصحاب الكلمة والنفوذ في زمن أصحاب الكهف قالوا نتخذ على أصحاب الكهف مسجداً ليُعرفوا فيقصدهم الناس ويتبركون بهم وهذا على

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية ( ٦٠ ) .

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف آية ( ٢١ ) .

جهة الذم لهم بدليل قوله عَلِيلَة : (لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد ) يُحدِّر ما فعلوا .

ووجه الدلالة من الآية: أنه إذا كان أهل الكتاب يتخذون المساجد على القبور فكذلك يكون في هذه الأمة بدليل قوله على التبعن سنن من كان قبلكم) متفق عليه .

عن أبي سعيد رضى الله عنه أن رسول الله على قال: (لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه قالوا يا رسول الله اليهود والنصارى قال فن ) أخرجاه أي البخاري ومسلم.

س: اشرح هذا الحديث وما معنى سنن ، وما هي القذة ، وما معنى قوله
 فن ؟

ج: يخبر الرسول عَلَيْكُم في هذا الحديث أن هذه الأمة ستسلك طريق من قبلهم في كل ما فعلوه كا تشبه ريشة السهم الأخرى ، والسنن : بفتح السين الطرق ، والقذة : ريشة السهم .

أراد النبي عَلَيْتُهُ أن هذه الأمة لا تترك شيئاً مما فعله اليهود والنصارى إلا فعلته وقد وقع كما أخبر وهو عَلَم من أعلام النبوة . ومعنى قوله ( فمن ) أي فمن هم غير أولئك .

ولمسلم عن ثوبان رضي الله عنه أن رسول الله يَهِيَّ قال: (إن الله زوى لي الأرض فرأيت مشارقها ومفاربها وإن أمتى ستبلغ ملكها ما زوى لي منها ...) الحديث .

س: ما معنى قول عَلَيْكُ : إن الله زوى لي الأرض فرأيت مشارقها ومغاربها .. إلخ ؟ .

ج : المعنى جمع لي الأرض حتى أبصرت ما تملكه أمتى من أقصى المشارق والمغارب منها .

س : هل وقع ما أخبر به الرسول ﷺ من انتشار ملك أمته في المشارق والمغارب ؟

ج : نعم وذلك أن ملك أمته اتسع إلى أن بلغ طنجة وأسبانيا غرباً كا اتسع شرقاً حتى وصل إلى الهند والصين .

س: ما المقصود بالكنزين في قوله عَلِيْتُهُ: ( وأعطيت الكنزين الأحمر والأبيض ) ومتى وجد ذلك ؟

ج : المقصود بها كنز كسرى ملك الفرس وهو الأبيض لأن الغالب عندهم الفضة والجوهر ، وكنز قيصر ملك الروم وهو الأحمر لأن الغالب عندهم الذهب .

وقد وجد ذلك في خلافة عمر بن الخطاب رضي الله عنه فأنها سقيت إليه الكنوز بعدما فتح المسلمون بلادهما .

س: ما المراد بالسنة: بفتح السين في قوله عَلِيلَةٍ : وإني سألت ربي الأمتى أن لا يهلكها بسنة بعامة ؟

ج : المراد بالسنة هنا الجدب والقحط الذي يكون به الهلاك العام .

س: ما معنى قوله ( وأن لا يسلط عليهم عدواً من سواء أنفسهم فيستبيح بيضتهم ) .

ج : المعنى وأني سألت ربي لأمتي أن لا يسلط عليهم عدواً من غيرهم من الكفار فيستولى عليهم .

س: وهل أعطاه الله ذلك ؟ وما معنى بيضتهم ، وما هي أقطار الأرض في قوله ( ولو اجتمع عليهم من بأقطارها ) ؟

ج : نعم أخبر عَلِيْكُم أن الله لا يسلط العدو على كافة المسلمين حتى يستولى على جميع ما حازوه من البلاد والأرض وهو معنى بيضتهم معظمهم وجماعتهم وإن قلوا ولو اجتمع عليهم من بأقطار الأرض وهي جوانبها .

س: ما معنى قوله حتى يكون يهلك بعضهم بعضاً ويسبي بعضهم بعضا وهل حصل هذا ؟

ج: المعنى أن الله لا يسلط الكفار على معظم المؤمنين وجماعتهم ما داموا متسكين بدينهم ومجتمعين عليه . أما إذا حصل التفرق والاختلاف فيا بينهم والقتل والسبي من بعضهم لبعض فقد يسلط الكفار عليهم.

وقد حصل هذا فسلط بعضهم على بعض كا هو الواقع بسبب اختلافهم وتفرقهم في الدين فانشغلوا بذلك عن جهاد العدو، فسلط عليهم.

س: ما معنى قوله عَلِيلَةٍ عن ربه (إني إذا قضيت قضاء فإنه لا يرد)؟

ج: يعنى إذا حكمت حكماً مبرماً نافذاً وقد رَّرت قدراً فيإنه لا يرد بشيء ولا يقدر أحد على رده كما قال عَلَيْكُم : (ولا راد لما قضيت ).

س : ما المقصود بالأمَّة المضلين الذين خافهم الرسول على أمته ؟

ج : المقصود بهم والله أعلم الأمراء والعلماء الظلمة والعُبَّاد الجهلة الذين يقتدي بهم الناس فيحكمون فيهم بغير علم فيضلونهم كا قال تعالى : ﴿ وقالوا ربنا إنا أطعنا سادتنا وكبراءنا فأضلونا السبيلا ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب آية ( ٦٧ ) .

س: ما معنى قوله عَلَيْهُ: ( وإذا وقع عليهم السيف لم يرفع إلى يوم القيامة ) وهل وقع ومتى ؟

ج : المعنى إذا تقاتلت هذه الأمة فإنه سيستر القتال فيها إلى يوم القيامة وقد يكون بباطل كقتال المسلمين الكفار وقد يكون بباطل كقتال المسلمين بعضهم لبعض .

وقد حصل هذا من مقتل أمير المؤمنين عثان بن عفان رضى الله عنه واستمر على ذلك وكذلك يكون إلى يوم القيامة ولكن قد يكثر تارة ويقل أخرى ويكون في جهة دون أخرى .

س : ما معنى قوله ﷺ : ( ولا تقوم الساعة حتى يلحق حي من أمتى بالمشركين ) ؟

ج: الحى واحد الأحياء وهي القبائل كا في الرواية الأخرى (حتى يلحق قبائل من أمتى بالمشركين) والمعنى أنهم يكونون معهم ويرتدون عن الإسلام ويلحقون بأهل الشرك.

س : اذكر الشاهد من حديث ثوبان للباب ؟ وما معنى فئام ؟

ج: الشاهد منه قوله ( ولا تقوم الساعة حتى يلحق حي من أمتى بالمشركين ، وحتى تعبد فئام من أمتى الأوثان ) والفئام الجماعات الكثيرة وفي الرواية الأخرى ( وحتى تعبد قبائل من أمتى الأوثان ).

س: ما معنى خاتم النبيين في قوله عَلَيْكُ : ( وأنا خاتم النبيين ) ؟ جـ : أى آخرهم الذي ختموا به فلا نبي بعده .

س: ما الذي يؤخذ من قوله عَلَيْكُ : ( لا تزال طائفة من أمتي على الحق منصورة لا يضرهم من خدلهم حتى يأتي أمر الله تبارك وتعالى ) وما

هي الطائفة وما المقصود بأمر الله ؟

ج : يؤخذ منه بشارة عظيمة أن الحق لا يزول بالكلية بل لا تزال عليه طائفة متسكة به وهم العاملون بكتاب الله وسنة رسوله عليه ، والطائفة الجماعة من الناس .

والمقصود بأمر الله ما روى من قبض المؤمنين بريح طيبة ووقوع علامات الساعة العظام ثم لا يبقى إلا شرار الناس فعليهم تقوم الساعة والله أعلم .

## ٢٤ ـ باب ما جاء في السحرأي من الوعيد فيه والتحذير منه

س : ما وجه إدخال باب السحر في كتاب التوحيد ؟

ج : لأن كثيراً من أقسامه لا يتأتى إلا بالشرك المنافى للتوحيد .

س: كيف دخل السحر في الشرك ؟

ج : دخل فیه من جهتین :

١ ـ من جهة ما فيه من استخدام الشياطين ومن التعلق بهم .

٢ ـ ومن جهة ما فيه من ادعاء علم الغيب الذي استأثر الله بعلمه .

س : عرّف السحر لغة وشرعاً ؟

ج : السحر لغة عبارة عما خفى ولطف سببه .

شرعاً: عزائم ورقى وعقد وأعمال تؤثر في القلوب والأبدان فيرض ويقتل ويفرق بين المرء وزوجه .

س : اذكر حكم السحر وحد الساحر مع ذكر الدليل ؟

ج : السحر محرم لأنه كفر بالله مناف للإيمان والتوحيد قال تعالى : 
﴿ وما يعلمان من أحد حتى يقولا إنما نحن فتنة فلا تكفر ﴾

وحد الساحر القتل والدليل على ذلك:

1 - ما روى عن جندب مرفوعاً حد الساحر ضربه بالسيف . رواه الترمذي موقوفاً .

٢ ـ ما روى عن عمر بن الخطاب أنه كتب إلى عمَّاله أن اقتلوا كل ساحر

وساحرة . رواه البخاري في صحيحه .

٣ ـ ما صح عن حفصة أم المؤمنين أنها أمرت بقتل جارية لها سحرتها فقتلت (١) .

فصح قتل الساحر عن ثلاثة من أصحاب النبي عَلَيْكُ وهم عمر وابنته حفصة وجندب .

قال تعالى : ﴿ ولقد علموا لمن اشتراه ما له في الآخرة من خلاق ﴾  $^{(7)}$ 

س: بين مرجع الضير في ﴿ علموا ﴾ و ﴿ اشتراه ﴾ وما هو الخلاق ؟ .

ج: مرجع الضير في ﴿علموا﴾ إلى اليهود وفي ﴿اشتراه﴾ إلى السحر أي اختاره واستبدله بكتاب الله . والخلاق : النصيب .

يقول تعالى ولقد علم اليهود الله في الآخرة . وتفيد الآية تحريم السحر ووعيد الساحر لا نصيب له في الآخرة . وتفيد الآية تحريم السحر ووعيد الساحر .

قال تعالى : ﴿ يؤمنون بالجبت والطاغوت ﴾ (٢) .

س: ما المراد بالجبت والطاغوت ؟

ج : تقدم معناهما في الباب الذي قبل هذا وقال عمر بن الخطاب الجبت : السحر ، والطاغوت : الشيطان .

وقال جابر: الطواغيت كهان كان ينزل عليهم الشيطان في كل حي واحد.

<sup>(</sup>١) رواه مالك في الموطأ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية ( ١٠٢ )

<sup>(</sup>٣) سورة النساء آية ( ٥١ ) .

س : ما معنى قول جابر هذا وما هو الحي ؟

ج : أراد أن الكهان من الطواغيت تنزل عليهم الشياطين فيخاطبونهم ويخبرونهم بما يسترقون من السمع .

وقوله ( في كل حي واحد ) الحي واحد الأحياء وهي القبائل أي في كل قبيلة كاهن يتحاكمون إليه .

عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله على قال: ( اجتنبوا السبع الموبقات قالوا يارسول الله وما هُنَّ قال: الشرك بالله ، والسحر ، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق ، وأكل الربا ، وأكل مال اليتيم ، والتولي يوم الزحف ، وقذف الحصنات الغافلات المؤمنات ) متفق عليه .

س : ما معنى اجتنبوا وما هي الموبقات ولماذا سميت بهذا الاسم ؟

ج : اجتنبوا ابتعدوا والموبقات المهلكات وسميت موبقات لأنها تهلك فاعلها في الدنيا بما يترتب عليها من العقوبات وفي الآخرة من العذاب .

س : عرّف الشرك بالله ولماذا بدأ به واذكر الشاهد من الحديث للباب ؟ جد : الشرك بالله نوعان :

١ ـ شرك أكبر وهـو صرف أي نـوع من أنـواع العبـادة لغير الله كالـدعـاء
 والخوف والذبح والنذر .

٢ - وشرك أصغر وهو كل وسيلة تودي إلى الشرك الأكبر من الإرادات والأقوال والأفعال التي لم تبلغ رتبة العبادة كالرياء والحلف بغير الله . وبدأ بالشرك لأنه أعظم الذنوب .

والشاهد من الحديث للباب قوله ( والسحر ) وتقدم تعريفه وحكه .

س : ما المقصود بقتل النفس التي حرم الله . وما هو الحق الذي يبيح قتل النفس .

ج: المقصود بالنفس التي حرم الله قتلها: هي نفس المسلم المعصوم والمعاهد. والحق الذي يبيح قتل النفس هو أن تعمل ما يوجب قتلها مثل الشرك والردة بعد الإسلام والنفس بالنفس ( القصاص ) والزنا بعد الإحصان ( الزواج ) .

س : عرّف الربا وما المقصود بأكله ؟

ج : الربا لغة الزيادة ، وشرعاً زيادة في أشياء مخصوصة . والمقصود بأكله تناوله على أي وجه كان .

س : ما المراد بأكل مال اليتيم ولماذا عبر بالأكل ؟

ج : المراد بأكل مال اليتم التعدي فيه ظلماً وعبر بالأكل لأنه أع وجوه الانتفاع واليتم الذي مات أبوه وهو صغير لم يبلُغ .

س : ما معنى التولي يوم الزحف ، ومتى يكون كبيرة ؟

ج: معنى التولي يوم الزحف الإدبار والفرار عن الكفار وقت التحام القتال وإنما يكون كبيرة إذا فر إلى غير فئة أو غير متحرف لقتال كا في الآية الكريمة ﴿ ومن يولهم يومئذ دبره إلا متحرفاً لقتال أو متحيزاً إلى فئة فقد باء بغضب من الله ومأواه جهنم وبئس المصير ﴾ (١) .

س: ما المقصود بالمحصنات الغافلات المؤمنات ، وما معنى قذفهن وعن أي شيء احترز بقوله المؤمنات ؟

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال آية ( ١٦ )

ج : المحصنات بفتح الصاد النساء المحفوظات من الزنا وبكسرها الحافظات فروجهن منه وهن الحرائر العفيفات .

ومعنى قلفهن رميهن بزنا أو لواط وهن الغافلات عن الفواحش وعن ما رمين به البريئات من ذلك المؤمنات بالله تعالى .

واحترز بالمؤمنات عن الكافرات فإن قذفهن ليس من الكبائر .

س : اذكر ما يستفاد من هذا الباب ؟

### ج: يستفاد منه:

- ١ ـ تحريم السحر والوعيد الشديد عليه وأنه من الكبائر .
  - ٢ ـ وعيد الساحر وأنه يكفر ويقتل .
- ٣ ـ الوعيد الشديد على الشرك بأنواعه فإنه أكبر الكبائر .
- ٤ ـ تحريم قتل النفس وأنه من الكبائر وبيان الحق الذي يبيح قتلها .
- تحريم أكل الربا وأكل مال اليتيم والتولى عن الكفار وقت القتال
   وقذف المحصنات وأنها من الكبائر.

والله سبحانه وتعالى أعلم .

### ٢٥ ـ باب بيان شيء من أنواع السحر

س : ما صلة هذا الباب بالذي قبله ؟

ج : هي أنه لما ذكر المؤلف حكم السحر ذكر شيئاً من أنواعه .

روى أحمد أن النبي بَالله قال: (إن العيافة والطرق والطيرة من الجبت).

س: اشرح الكلمات المذكورة في الحديث ؟

ج: العيافة: زجر الطير وتنفيرها وإرسالها، والتفاؤل بأسمائها وأصواتها وممرها.

والطرق: الخط يخط في الأرض، وقيل هو الضرب بالحصى.

والطيرة: هي التشاؤم بمرئي أو مسموع.

والجبت: تقدم تعريفه وهو السحر، وقيل رنة الشيطان أي صوته كاقال الحسن.

عن ابن عباس رضى الله عنها قال قال رسول الله على إلى الله على الله على الله الله على الله من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر زاد ما زاد ) رواه أبو داود وإسناده صحيح .

س : ما معنى اقتبس ، وما هي الشعبة ، وما معنى قوله زاد ما زاد ؟

ج : معنى اقتبس أخذ وحصل وتعلم ، شعبة من النجوم طائفة وجزء من علم النجوم ، ومعنى قوله زاد ما زاد أي كل ما زاد من تعلم النجوم زاد الإثم الحاصل بزيادة الاقتباس من شعبه .

س: ما حكم تعلم علم النجوم ؟

ج : هو على قسمين جائز ومحرم ، فالجائز ما يدرك بطريق المشاهدة كالاستدلال بالشمس والقمر والنجوم على أوقات الصلاة وجهة القبلة ونحو ذلك .

والمحرم ما يَدَّعيه أهـل التنجيم من معرفــة الحـوادث التي لم تقـع كمجيء

الأمطار، ووقت هبوب الرياح، وتغير الأسعار وغير ذلك مما استأثر الله بعلمه ولا يعلمه أحد غيره.

وللنسائي من حديث أبي هريرة ( من عقد عقدة ثم نفث فيها فقد سحر ومن سحر فقد أشرك ومن تعلق شيئاً وكل إليه ) .

س: ما المقصود بالعقدة وما هو النفث وما الذي يؤخذ من قوله ( ومن سحر فقد أشرك )وما معنى قوله ( من تعلق شيئاً وكل إليه ) ؟

ج : العقدة جمعها عقد وهي ما يعقده الساحر ، وبيان ذلك أن السحرة إذا أرادوا السحر عقدوا الخيوط ونفتوا فيها على كل عقدة حتى ينعقد ما يريدون من السحر ، والنفث هو النفخ مع ريق وهو دون التفل .

ويؤخذ من قوله ( ومن سحر فقد أشرك ) أن الساحر مشرك ومعنى قوله ( من تعلق شيئاً وكل إليه ) أي من تعلق قلبه بشىء بحيث يعتد عليه ويرجوه وكله الله إلى ذلك الشيء .

وعن ابن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله على قال: ( ألا هل أنبئكم ما العَضْه هي النمية القالة بين الناس) رواه مسلم.

س : ما معنى ألا هل أنبئكم وما المقصود بالعَضُه وما هي النهية وبين حكمها وما وجه ذكرها في أنواع السحر وما معنى القالة بين الناس ؟

ج : ألا أداة تنبيه وهل أداة استفهام وأنبئكم : أخبركم ، والعضه في الأصل : البهت والمراد بها هنا النبية وهي نقل الكلام بين الناس على جهة الإفساد بينهم وهي من الكبائر .

ووجه ذكرها في أنواع السحر أن النام يقصد الأذي بكلامه وعمله على وجه المكر والحيلة فأشبهت السحر لمشاركتها له في التفريق بين الناس.

والقالة بين الناس هي كثرة القول وإيقاع الخصومة بين الناس بما يحكي لبعضهم عن بعض .

عن ابن عمر رضى الله عنها أن رسول الله على قال: (إن من البيان لسحرا) متفق عليه .

س : ما هو البيان واذكر أنواعه ؟ ولماذا شبه بالسحر ؟

ج : البيان اجتماع الفصاحة وذكاء القلب مع اللسان وإنما شبه بالسحر لشدة عمله في سامعه وسرعة قبول القلب له .

والبيان على نوعين مذموم وممدوح . فالمذموم هو الذي يجعل الحق في صورة الباطل والباطل في صورة الحق ، يستيل صاحبه قلوب الجهال حتى يقبلوا الباطل وينكروا الحق وهذا هو المقصود في الحديث . والممدوح هو الذي يوضح الحق ويقرره ويبطل الباطل ويبينه .

س : اذكر ما يستفاد من هذا الباب ؟

ج: يستفاد منه:

١ - تحريم تعلم علم النجوم لمن يدعى به معرفة علم الغيب وأن ذلك من السحر.

٢ ـ أن الساحر مشرك لأنه لا يتأتى السحر إلا بالشرك .

٣ ـ أن عقد الخيوط والنفث فيها من السحر .

٤ ـ أن النمية من السحر .

٥ ـ أن بعض الفصاحة من السحر .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

### ٢٦ ـ باب ما جاء في الكهان ونحوهم

س: ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أن الكهانة لا تخلو من الشرك المنافي للتوحيد .

س: كيف دخلت الكهانة في الشرك ؟

ج : دخلت فيه من جهتين .

١ ـ من جهة دعوى مشاركة الله في علم الغيب الذي اختص به .

٢ ـ ومن جهة التقرب إلى غير الله كاستخدام الشياطين والاستعانة بهم .

روى مسلم في صحيحه عن بعض أزواج النبي عليه عن النبي عليه قال: ( من أتى عرافاً فسأله عن شيء فصدقه لم تقبل له صلاة أربعين يوماً ) .

وعن أبي هريرة أن النبي يَهِي قال : ( من أتى كاهناً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد ) مَهِي رواه أبو داود .

وللأربعة والحاكم وقال صحيح على شرطها عن أبي هريرة ( من أتى عرافاً أو كاهناً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد ) عَلِيْ .

س ـ ما المراد بالمنزل على محمد عليه ؟

ج: الكتاب والسنة.

س: ما هو الجمع بين قوله على من أتى عرافاً فسأله عن شيء فصدقه لم تقبل له صلاة أربعين يوماً وبين قوله فقد كفر بما أنزل على محمد على الأحاديث السابقة ؟

ج .: الجمع بينها أن الوعيد على عدم قبول الصلاة محمول على مجرد مجيء العراف وسؤاله لأن في بعض روايات الصحيح لم يذكر فيها لفظ ( فصدقه )

والوعيد بالكفر محمول على مجيئه وتصديقه .

#### ما يستفاد من الأحاديث:

١ - كفر الكاهن والعراف ونحوهما لأنهم يدعون علم الغيب الـذي استـأثر
 الله بعلمه .

٢ - تحريم إتيان الكهان ونحوهم وسؤالهم وتصديقهم والوعيد الشديد على ذلك.

٣ ـ كفر من يأتيهم ويصدقهم .

٤ ـ أنه لا يجتمع تصديق الكاهن مع الإيمان بالقرآن .

وعن عمران بن حصين مرفوعاً (ليس منا من تطير أو تطير له أو تكهن أو تكهن له أو سحر أو سحر له ومن أتى كاهناً فصدقه بما يقول كفر بما أنزل على محمد ) على محمد ) على محمد ) على المنار بسند جيد .

س : وضح معاني الكلمات المذكورة في الجديث ؟

س : اذكر الفرق بين العراف والكاهن والمنجم والرمال ؟

ج : هذه الأساء لمن يدعي معرفة شيء من علم الغيب لكن طرقهم مختلفة.

فالعراف: هو الذي يدعي معرفة الأمور بمقدمات يستدل بها على المسروق ومكان الضالة ونحو ذلك وقيل هو الكاهن.

والكاهن: هو النذي يأخذ عن مسترق السمع ويخبر عن المغيبات في المستقبل وقيل هو الذي يخبر عما في الضير.

والمنجم: هو الذي يستدل بالأحوال الفلكية على الحوادث الأرضية .

والرمال : هو الذي يدَّعى معرفة المغيبات بطريق الضرب بالحصى والخط في الرمل .

وقال شيخ الإسلام ابن تبية : العراف اسم للكاهن والمنجم والرمال ونحوهم ممن يتكلم في معرفة الأمور بهذه الطرق .

قال ابن عباس في قوم يكتبون أبا جاد وينظرون في النجوم: ما أرى من فعل ذلك له عند الله من خلاق. رواه الطبراني وإسناده ضعيف.

س: ما المقصود بتعلم أبا جاد وما حكم تعليه وما هو الخلاق ، وما معنى قول ابن عباس هذا ؟

ج : المقصود به معرفة حساب الجمل فيقطعون حروف أبجد هوز، حطى ، كلمن .. الخ فيجعلون الألف عن واحد والباء عن اثنين ، والجيم عن ثلاثة والدال عن أربعة إلى نهاية الحرف العاشر ثم يبدؤن بالكاف من (كلمن) فيجعلونها عن عشرين واللام عن ثلاثين وهكذا إلى أن تتم حروف هذه الكلمات .

وتعلمها على نوعين حرام وجائز ، فالحرام لمن يدَّعى بتعلمها معرفة علم الغيب . والجائر لمن يتعلمها للهجاء وحساب الجمل . والخلاق : النصيب .

ويقول ابن عباس ما أعلم أو ما أظن أن من يكتب هذه الحروف ويتعلمها وينظر في النجوم ويعتقد أن لها تأثيراً في الكون ما أظن أن له عند الله نصيباً في الآخرة .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

#### ٢٧ ـ باب ما جاء في النشرة

س : اذكر مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أن بعض أنواع النشرة من السحر وهو لا يحصل غالباً إلا بالشرك المنافى للتوحيد .

س : عرف النشرة لغة وشرعاً ، ولماذا سميت بهذا الاسم ؟

ج : النشرة لغة : الكشف والإزالة . وشرعاً : حل السحر عن المسحور بنوع من العلاج والرقية ، سميت نشرة لأنه ينشر بها عنه ما خامره من الداء أي يكشف ويزال .

س: اذكر ما قيل في النشرة وكيف تجمع بين هذه الأقوال وبين أنواع
 النشرة وحكم كل نوع ؟

ج : ١ - عن جابر رضى الله عنه (أن رسول الله عَلِيْ سئل عن النشرة فقال : هي من عمل الشيطان ) رواه أحمد بسند جيد وأبو داود .

وقال سئل أحمد عنها فقال ابن مسعود يكره هذا كله . أي يكره النشرة التي هي من عمل الشيطان .

٢ - سعيد بن المسيب يقول لا بأس بها إنما يريدون بها الإصلاح. رواه البخاري عن قتادة .

 $^{(1)}$  - وروى عن الحسن البصرى أنه قال  $^{(2)}$  عل السحر  $^{(3)}$ 

والجمع بين هذه الأقوال أن النشرة (حل السحر عن المسحور) نوعان :

١ - حل بسحر مثله وهو الذي من عمل الشيطان وعليه محمل قول الحسن

<sup>(</sup>١) ذكره ابن الجوزي في جامع السانيد .

وهذا النوع محرم .

٢ - النشرة بالرقية والتعوذات والأدوية والدعوات المباحة فمثل هذا جائز وعليه يحمل قول سعيد بن المسيب .

وفي البخاري عن قتادة قلت لابن المسيب رجل به طب أو يُؤخذ عن امرأته أيُحَلّ عنه أو يُنشَّر قال لا بأس به إنما يريدون به الإصلاح فأما ما ينفع فلم ينه عنه . أه .

س: ما المقصود بالطب هنا وما معنى يُؤَخذ عن امرأته وما المراد بقوله (أيُحَلُّ عنه أو يُنَشَّر) فقال لا بأس به إنما يريدون به الإصلاح ؟

ج : المقصود بالطب هنا السحر . ومعنى يؤخذ عن امرأته يحبس عنها فلا يصل إلى جماعها . والمراد بقوله أيحل عنه أي ينقض عنه السحر . أو يُنَشَّر أي يكشف ويزال عنه .

فقال: لا بأس به يعنى النشرة أن لا بأس بها لأنهم يريدون بها الإصلاح وهو إزالة السحر ولم ينه عما يراد به الإصلاح وهذا محمول على النشرة الخالية من السحر كا تقدم والله أعلم.

# ٢٨ - ( باب ما جاء في التطير )أي من النهي عنه والوعيد فيه

س : اذكر مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أن الطيرة من الشرك المنافي للتوحيد أو لكماله الواجب لما فيها من تعلق القلب بغير الله .

س: عرّف التطير واذكر حكمه ؟

ج : التطير هو التشاؤم بمرئي أو مسموع من الطيور ونحوها وحكمه التحريم لأنه من الشرك .

قال تعالى : ﴿ أَلَا إِمَا طَائِرِهُمْ عَنْدَ اللهُ وَلَكُنَّ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (1) . وقال تعالى : ﴿ قالوا طائركم معكم ﴾ (1) .

س: اشراح هاتين الآيتين وبين مناسبتها للباب ؟

ج: أخبر الله تعالى في الآية الأولى أن آل فرعون كانوا إذا أصابتهم الحسنة وهي الخصب والسعة والرخاء ﴿ قالوا لنا هذه ﴾ أي نحن الحقيقيون والجديرون ونحن أهلها ﴿ وإن تصيبهم سيئة ﴾ أي بلاء وقحط تطيروا بموسى ومن معه فيقولون هذا بسبب موسى وأصحابه فقال تعالى ﴿ ألا إنما طائرهم ﴾ أي ما قضى عليهم وقدر لهم ﴿ عند الله ﴾أي بحكمه وقضائه بسبب كفرهم وتكذيبهم لآيات الله ورسله ﴿ ولكن أكثرهم لا يعلمون ﴾ لا يفهمون ولو فهموا وعقلوا لعلموا أنه ليس فيا جاء به موسى عليه السلام إلا الخير والبركة والسعادة والفلاح لمن آمن به واتبعه .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية ( ١٣١ )

<sup>(</sup>٢) سورة يس آية ( ١٩ ) .

قوله تعالى : ﴿ قالوا طَائرَكُم مَعْكُم ﴾ المعنى والله أعلم حظكم وما نالكم من شر معكم بسبب أفعالكم وكفركم ليس من أجلنا ولا بسببنا .

ومناسبة الآيتين للباب: أنهما دلتا على أن التطير من أعمال الكفار وقد ذمهم الله به ومقتهم عليه .

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : ( لا عدوى ولا طيرة ولا هامة ولا صفر ) أخرجاه زاد مسلم ( ولا نوء ولا غول ) ·

س: بين معاني الكلمات المذكورة في الحديث ؟ وبين الشاهد منه للباب ؟

ج : ينفي الرسول عَلِيْكُ ما كان عليه أهل الجاهلية وما كانوا يعتقدونه من أن هذه الأشياء تؤثر بنفسها من غير إرادة الله .

العدوى: انتقال المرض من المريض إلى الصحيح وكانت العرب في الجاهلية تعتقد أن المرض يعدى بطبعه من غير تقدير الله تعالى .

الطيرة: سبق تعريفها وهي الشاهد من الحديث للباب.

الهامة: طير من طيور الليل تسمى البومة كانوا يعتقدون أنها إذا وقعت على بيت أحدهم تخبره بموته أو موت أحد من أهل داره فجاء الحديث بنفي ذلك وإبطاله.

صفر: قيل هو شهر صفر كان أهل الجاهلية يتشاءمون به وقيل (صفر) دواب تخرج في البطن تهيج عند الجوع وربما قتلت يعتقدون أنها أعدى من الجرب فأبطل النبي عَلِيلِةٍ ذلك .

النوء: موضع سقوط الكوكب وقيل هو الكوكب ( النجم ) كانوا ينسبون إليه نزول المطر.

الغول: واحد الغيلان وهو جنس من الشياطين كانوا يعتقدون أنها تتعرض لهم في الطريق فتضلهم عنه وتهلكهم فنفى النبي عَيْسَةُ ذلك بمعنى أنها لا تستطيع أن تضل أحداً مع ذكر الله تعالى والتوكل عليه .

عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ ( لا عدوى ولا طيرة ويعجبني الفأل. قالوا وما الفأل؟ قال الكلمة الطيبة) متفق عليه.

ولأبي داود بسند صحيح عن عقبة بن عامر قال ذكرت الطيرة عند رسول الله يَهِيُ فقال أحسنها الفأل ولا ترد مسلماً فإذا رأى أحدكم ما يكره فليقل اللهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت ولا يدفع السيئات إلا أنت ولا حول ولا قوة إلى بك.

س : كم أنواع الطيرة وما هي ؟ وما الفأل وما الفرق بينه وبين الطيرة ؟ ج : الطيرة نوعان :

أحدهما: الفأل وهو الكلمة الطيبة أي الكلام الحسن يسمعه الإنسان فيسره ويقوى رجاؤه وثقته بالله تعالى وهو محمود لأنه حسن ظن بالله .

ومثاله: أن يكون الإنسان مريضاً فيسمع رجلاً يقول يا سالم أو يكون فاقداً ضالة فيسمع آخر يقول ياواجد فيقع في قلبه أنه يبرأ من مرضه ويجد ضالته.

النوع الثاني: الطيرة المحرمة وهي ما يحمل الإنسان على المضى فيما أراده أو ينعه من المضى فيه وهي مذمومة لأن فيها اعتاداً على غير الله وسوء ظن به .

والفرق بين الفأل والطيرة: أن الفأل يستعمل فيا يسر ويسوء والطيرة لا تكون إلا فيا يسوء.

س: ما معنى قوله على اللهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت ولا يدفع السيئات إلا أنت ولا حول ولا قوة إلا بك) وما المراد بالحسنات والسيئات هنا ؟ وما الذي يستفاد من هذا الدعاء ؟

ج : المعنى لا تأتي الطيرة بالحسنات ولا تدفع المكروهات بل أنت وحدك لا شريك لك الذي تأتي بالحسنات وتدفع السيئات . والمراد بالحسنات هنا النعم والسيئات المصائب .

ومعنى لا حول ولا قوة إلا بك: الحول التحول والانتقال أي لا تحول من حال إلى حال ولا قوة على ذلك إلا بالله وحده لا شريك له .

ويستفاد من هذا الدعاء :

١ ـ التبرى من الحول والقوة والمشيئة بدون حول الله وقوته ومشيئته .

٢ ـ نفى تعليق القلب بغير الله في جلب نفع أو دفع ضر .

عن ابن مسعود رضى الله عنه مرفوعاً ( الطيرة شرك ، الطيرة شرك ، وما منا إلا ولكن الله يذهبه بالتوكل ) رواه أبو داود والترمذي وصححه وجعل آخره من قول ابن مسعود .

س: ما الذي يؤخذ من هذا الحديث ولماذا صارت الطيرة من الشرك وما نوع هذا الشرك وما معنى قول ابن مسعود وما منا إلا ولكن الله يذهبه بالتوكل ؟

ج : يؤخذ منه تحريم الطيرة وأنها من الشرك ، لما فيها من التعلق على غير الله . والمراد بالشرك هنا الشرك الخفي .

ومعنى قول ابن مسعود وما منا إلا أي إلا وقد وقع في قلب شيء من الطيرة ولكن لما توكلنا على الله واعتمدنا عليه أذهب الله عنا بتوكلنا واعتمادنا

عليه وحده .

ولأحمد من حديث ابن عمر ( من ردته الطيرة عن حاجته فقد أشرك قالوا فما كفارة ذلك قال أن تقول اللهم لا خير إلا خيرك ولا طير إلا طيرك ولا إله غيرك) وله من حديث الفضل بن عباس رضي الله عنه إنما الطيرة ما أمضاك أوردك.

س: ما معنى هذا الحديث وما الذي يتضن ؟

ج : معناه لا يجلب الخير ولا يدفع الشر غيرك ولا معبود سواك ويتضمن الاعتماد على الله وحده والإعراض عما سواه وأن الطيرة لا تضر من كرهها ومضى في طريقه .

وقوله : ( إنما الطيرة ما أمضاك أوردك ) هذا بيان الطيرة المنهي عنها أنها ما يحمل الإنسان على المضي فيما أراد أو يمنعه من المضى فيه كا تقدم .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

\* \* \*

#### ٢٩ ـ باب ما جاء في التنجيم

س : ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أن بعض أنواع التنجيم من الشرك المنافي للتوحيد .

س : اذكر أنواع التنجيم مع التعريف لكل نوع وبيان حكمه ؟

ج: التنجيم نوعان:

الأول: يسمى علم التأثير وهو الاستدلال بالأحوال الفلكية على الحوادث الأرضية وهذا النوع محرم لأنه من الشرك المنافي للتوحيد لما فيه من ادعاء علم الغيب وتعلق القلب بغير الله تعالى .

والنوع الثاني: علم التسيير وهو الاستدلال بالشمس والقمر والنجوم على القبلة والأوقات والجهات وهذا النوع جائز كا تقدم.

س : ما الحكمة في خلق النجوم مع ذكر الدليل وما حكم من زعم فيها غير ما خلقت له ؟

ج : خلق الله النجوم لثلاث خصال :

١- زينة للسماء كا قال تعالى : ﴿ ولقد زينا السماء الدنيا بمصابيح ﴾ (١)

٢ ـ ورجوماً للشياطين قال تعالى : ﴿ وجعلناها رجوماً للشياطين ﴾ (١) .

٣ ـ وعلامات يهتدى بها : أي دلالات على الجهات يهتدي بها الناس في ذلك كا قال تعالى :﴿ وعلامات وبالنجم هم يهتدون ﴾ (٢) .

ومن زعم فيها غير ذلك فقد أخطأ طريق الحق وأضاع نصيبه من كل خير

<sup>(</sup>١) سورة الملك آية (٥)

<sup>(</sup>٢) سورة الملك آية (٥).

<sup>(</sup>٣) سورة النحل آية ( ١٦ ) .

وتكلف ما لا علم له به .

س : ما حكم تعلم منازل ألقمر ؟

ج: فيه خلاف بين العلماء فرخص فيه الإمام أحمد بن حنبل وإسحاق ابن رهوايه ، ولم يرخص فيه الإمام أبو قتادة وابن عيينة . وهذا الخلاف راجع إلى ما تقدم في أقسام التنجيم فن رخص فيه قصد علم التسيير الجائز ومن لم يرخص فيه قصد علم التأثير الحرم .

وعن أبي موسى رضي الله عنه قال: قال رسول الله على (ثلاثة لا يدخلون الجنة مدمن خمر ومصدق بالسحر وقاطع رحم) رواه أحمد وابن حبان في صحيحه.

س : اشرح هذا الحديث وبين مناسبته لهذا الباب ؟

ج : هذا الحديث من نصوص الوعيد التي كره العلماء تأويلها وقالوا أمروها كا جاءت وهذا الوعيد يرجع إلى مشيئة الله تعالى فإن عنهم فباستحقاقهم ذلك وإن غفر لهم فبفضله وعفوه ورحمته ، فقد توعد الرسول المنافئة بعدم دخول الجنة :

١ ـ مدمن خمر وهو المداوم على شربها ومات ولم يتب .

٢ - وقاطع الرحم وهو الذي لا يصل أقاربه أو يسيى اليهم بالأقوال والأفعال .

" ومصدق بالسحر وهو الذي يعتقد أن للسحر مفعولاً وتأثيراً من دون الله ومنه التنجيم لحديث ( من اقتبس شعبة من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر ) وهذا وجه مناسبة الحديث للباب .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

## ٣٠ ـ باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء أي من الوعيد

س : ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج: هي أن نسبة مجيء المطر إلى الأنواء واعتقاد أن لها تأثيراً في إنزال المطر شرك ينافي التوحيد .

س : ما هو الاستسقاء وما المراد به هنا وما هي الأنواء ولم سميت بهذا الاسم ؟

ج: الاستسقاء طلب السقيا . والمراد هنا نسبة السقيا ومجيء المطر إلى الأنواء . والأنواء جمع نوء وهو موضع سقوط الكوكب ، وقيل أنه الكوكب وهو النجم وكانت العرب في الجاهلية تزع أنه مع طلوع نجم وغروب آخر يكون مطر ينسبونه إليها وهي منازل القمر .

وإنما سمى نَوءاً لأنه إذا سقط الغارب منها في المغرب ناء الطالع بالمشرق بمعنى نهض وطلع .

قال تعالى : ﴿ وتجعلون رزقكم أنكم تكذبون ﴾  $^{(1)}$  .

س : اشرح هذه الآية وبين مناسبتها لهذا الباب ؟

ج: يقول الله تعالى إنكم يا معشر المشركين حينها ينشر الله عليكم رحمته فينزل المطر الذي بسببه ينبت الزرع ويدر الضرع فتحيا العباد والبلاد المجدبة إنكم تنسبون هذه النعم إلى الأنواء وإنكم حقاً لكاذبون .

ومناسبة الآية للباب: أن من نسب نعمة من النعم إلى غير الله وهو المطر

<sup>(</sup>١) سورة الواقعة آية ( ٨٢ ) .

في هذا الموضع إنه مشرك كافر .

عن أبي مالك الأشعري رضى الله عنه أن رسول الله على قال: (أربع في أمتي من أمر الجاهلية لا يتركونهن الفخر بالأحساب والطعن في الأنساب والاستسقاء بالنجوم والنياحة) وقال (النائحة إذا لم تتب قبل موتها تقام يوم القيامة وعليها سربال من قطران ودرع من جرب) رواه مسلم.

س: اشرح هذا الحديث مع بيان معاني الكلمات المذكورة فيه ؟ وما المراد بالجاهلية هنا ولم سميت بهذا الاسم واذكر الشاهد من الحديث للباب ؟

ج: أخبر النبي عليه في هذا الحديث أن بعض أمر الجاهلية لا يتركه الناس كلهم ذماً لمن لم يتركه وهذا يقتضي أن كل ما كان من أمر الجاهلية وفعلهم فهو مذموم في دين الإسلام. والمراد بالجاهلية هنا ما قبل مبعث النبي عليه سموا بذلك لكثرة جهلهم. وكل ما يخالف ما جاء به الرسول عليه فهو جاهلية.

#### معاني الكلمات:

١ - الفخر بالأحساب: والمراد به التعاظم والتطاول والتكبر على الناس بالمال والشرف والجاه.

٢ - الطعن في الأنساب: وهو الوقوع فيها بالعيب والتنقص والقدح.

٣ - الاستسقاء بالنجوم: وهو نسبة مجىء المطر إلى النوء وهو سقوط النجم، وهذا هو الشاهد من الحديث للباب.

٤ - النياحة على الميت: وهي رفع الصوت بالندب جزعاً على الميت
 وهي من الكبائر لشدة الوعيد والعقوبة عليها.

س: اشرح قوله عليه عليه : ( النائحة إذا لم تتب قبل موتها تقام يوم

القيامة وعليهامربال من قطران ودرع من جرب) مع بيان معاني الكلمات الأتية: تقام ، سربال ، قطران ، درع ، واذكر ما يستفاد منه ؟

ج : معاني الكلمات : تقام : توقف ، سربال : واحد السرابيل ، وهي الثياب والقمص ، القطران هو النحاس المذاب والدرع : هو القميص .

معنى الحديث: يخبر الرسول على بشدة عذاب النائحة وأنها إذا ماتت من غير توبة توقف يوم القيامة وقد ألبست ثوباً من نحاس يعني أنهن يلطخن بالنحاس المذاب فيكون لهن كالقمص حتى يكون اشتعال النار في أجسادهن أعظم ورائحتهن أنتن وألمهن بسبب الجرب أشد فيسلط على أعضائها الجرب والحكة بحيث يغطى بدنها تغطية الدرع له لأنها كانت تجرح بكلماتها المحرقة قلوب ذوي المصيبات.

ويستفاد من هذا الحديث: تحريم النياحة والحث على التوبة وأنها تكفر الذنوب وإن عظمت.

عن زيد بن خالد الجهني رضى الله عنه قال: (صلى لنا رسول الله على صلاة الصبح بالحديبية على إثر سماء كانت من الليل فلما انصرف أقبل على الناس فقال هل تدرون ماذا قال ربكم قالوا الله ورسوله أعلم قال: قال أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر فأما من قال مطرنا بفضل الله ورحمته فذلك مؤمن بي كافر بالكوكب، وأما من قال مطرنا بنوء كذا وكذا فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب) متفق عليه.

س: بين معاني الكلمات الآتية: صلى لنا ، الحديبية ، إثر ساء ، انصرف ، وما معنى الاستفهام في قوله هل تدرون ، وما المقصود بالإضافة في قوله من عبادي ؟ وما الذي يؤخذ من قولهم الله ورسوله أعلم ، وما هو الكوكب ، اذكر ما يستفاد من هذا الحديث وبين مناسبته للباب ؟

ج: صلى لنا: أي بنا ، الحديبية: موضع قريب من مكة ، إثر مماء: عقب مطر ، انصرف: التفت من صلاته إلى المأمومين ، والاستفهام للتنبيه ، والإضافة لعموم المسلم والكافر ، ويؤخذ من قولهم الله ورسوله أعلم: حسن الأدب وأنه ينبغي لمن سُئِل عما لا يعلم أن يقول الله أعلم ، والكوكب: النجم .

#### ويستفاد من هذا الحديث:

- انه لا يجوز لأحد أن يضيف أفعال الله إلى غيره .
  - ٢ ـ أن نعم الله لا يجوز أن تضاف إلا إليه وحده .
    - ٣ ـ إثبات صفة الفضل والرحمة لله تعالى .

ومناسبة الحديث للباب: أنه دل على نسبة مجيء المطر إلى الأنواء كفر بالله .

س: اذكر سبب نزول قوله تعالى :﴿ فلا أقسم بمواقع النجوم ﴾ الآيات
 ( ٥٠ - ٨٢ ) الواقعة ، ثم اشرح الآية وبين المناسبة بين المقسم به والمقسم عليه ،
 ولماذا خصصت مواقع النجوم بالقسم بها ؟

ج : سبب نزول الآيات ما روى البخاري ومسلم عن ابن عباس قال : مطر الناس على عهد النبي عَيِّلِيَّةٍ فقال النبي عَيِّلِيَّةٍ : أصبح من الناس شاكر ومنهم كافر قالوا هذه رحمة الله وقال بعضهم لقد صدق نوء كذا فأنزل الله هذه الآيات ﴿ فلا أقسم بمواقع النجوم ﴾ إلى قوله ﴿ وتجعلون رزقكم أنكم تكذبون ﴾ ( ٧٥ - ٨٢ ) من سورة الواقعة .

شرح الآية: أقسم الله تعالى بمواقع النجوم وهي مساقط كواكب السماء ومغاربها وله أن يقسم بما شاء من خلقه على ما يشاء والمقسم عليه القرآن الكريم.

والمناسبة بين المقسم به والمقسم عليه أن النجوم جعلها الله يهتدى بها في ظلمات البر والبحر وآيات القرآن يهتدى بها في ظلمات الغى والجهل .

وخُصَّت مواقع النجوم بالقسم بها لما في غروبها من زوال أثرها والدلالة على مؤثر دائم لا يتغير وهو الله تعالى .

س : اذكر حكم نسبة السقيا ومجيء المطر إلى الأنواء ؟

ج : هو على نوعين أحدهما أن يعتقد أن للنوء تأثيراً في إنزال المطر فهذا كفر لأنه أشرك في الربوبية والمشرك كافر .

الثاني: أن ينسب إنزال المطر إلى النجم مع اعتقاد أن الله هو الفاعل لذلك لكن أجرى الله العادة بنزول المطر عند سقوط ذلك النجم فهو من الشرك الأصغر لأنه نسب نعمة الله إلى غيره. والله سبحانه وتعالى أعلم.

\* \* \*

#### ٣١ ـ باب قول الله تعالى :

﴿ ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً يجبونهم كحب الله ﴾ (١). س : اشرح هذه الآية وبين مناسبتها لكتاب التوحيد ؟

ج : أخبر الله تعالى أن من أحب من دون الله شيئاً كما يحب الله فهو ممن اتخذ من دون الله أنداداً أي أمثالاً ونظراء وأشباها يساوونهم بالله في الحبة والتعظيم .

ومناسبة الآية لكتاب التوحيد: أن من أحب أحداً كا يحب الله فقد أشرك الشرك الأكبر المنافي للتوحيد.

قال تعالى : ﴿ قل إن كان آباؤكم وأبناؤكم وإخوانكم وأزواجكم وعشيرتكم وأموال اقترفتموها وتجارة تخشون كسادها ومساكن ترضونها أحب إليكم من الله ورسوله وجهاد في سبيله فتربصوا حتى يأتى الله بأمره ﴾ (٢) .

س: بين معاني الكلمات الآتية: عشيرتكم، اقترفتموها، تجارة، كسادها، ومساكن ترضونها، فتربصوا، ثم اشرح الآية وبين مناسبتها لهذا الباب؟

ج: عشيرتكم: أقرباؤكم الأدنون ، اقترفتموها: اكتسبتموها ، تجارة: أمتعة اشتريتوها للتجارة والربح ، كسادها: بوارها وعدم رواجها ، مساكن ترضونها: منازل تعجبكم للإقامة بها ، فتربصوا: انتظروا ماذا يحل بكم من العقاب .

شرح الآية : يامر الله رسوله أن يُثَبِّت المؤمنين ويُقَوِّي عزامُهم على

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية ( ١٦٥ )

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة آية ( ٢٤ )

الانتهاء عما نُهوا عنه من موالاة الآباء والإخوان الذين استحبوا الكفر على الإيمان ويُزَهِّدهم فيهم ويقطع علائقهم عن زخارف الدنيا على وجه التوبيخ والترهيب.

ومناسبة الآية للباب: أن فيها وعيد شديد على من كانت الثانية أحب إليه من دينه .

عن أنس أن رسول الله عليه قال: ( لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين ) أخرجاه أي البخاري ومسلم.

س: اشرح هذا الحديث وما الذي تقتض محبة الرسول عَلَيْكُم ؟ وما مناسبته للباب ؟

ج : أخبر عليه أن الإنسان لا يكون آتياً بالإيمان الواجب حتى يُقدّم عبة الرسول عليه على محبة نفسه وأقرب الناس إليه وأن من استكل الإيمان علم أن حق النبي عليه أكبر عليه من حق أبيه وابنه والناس أجمعين ، ففيه وجوب تقديم محبته على النفس والأهل والمال ..

وتقتضى محبته عَلِيَّةٍ طاعته ومتابعته والعمل بسنته .

ومناسبة هذا الحديث للباب: أن محبة الرسول عَلَيْكُم واجبة تابعة لمحبة الله لازمة لها تزيد بزيادتها وتنقص بنقصها .

عن أنس رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ ( ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله ، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد أن أنقذه الله منه كا يكره أن يقذف في النار) وفي رواية ( لا يجد أحد حلاوة الإيمان حتى ... إلى آخره) متفق عليه .

س: وضح معاني الكلمات الآتية: ثلاث، كنَّ فيه، حلاوة الإيمان، واشرح هذا الحديث وما الذي تستوجب محبة الله ؟

ج: ثلاث: أي ثلاث خصال ، كن فيه: أي وجدت فيه تامة ، حلاوة الإيمان: استلذاذ الطاعات وتحمل المشقات في رضى الله ورسوله.

يخبر الرسول عَلِيكَةٍ أن من اتَّصف بهذه الصفات نال اللذة والبهجة والسرور والفرح وهي أن تكون محبة الله ورسوله مُقَدَّمة على محبة الأولاد والأموال والأزواج وغيرها وأن تكون محبة الإنسان لغيره من الناس خالصة لله وأن يكره ضد الإيان كا يكره الإلقاء في النار.

وتقتضي محبة الله فعل طاعته وترك مخالفته والعمل بكتاب وسنة رسوله ومحبة ما يحبه ومن يحبه كمحبة أنبيائه ورسله والصالحين من عباده .

عن ابن عباس رضى الله عنها قال: (من أحب في الله وأبغض في الله ووالى في الله وعادى في الله فإنما تنال ولاية الله بذلك ولن يجد عبد طعم الإيمان وإن كثرت صلاته وصومه حتى يكون كذلك. وقد صارت عامة مؤاخاة الناس على أمر الدنيا وذلك لا يجدي على أهله شيئاً) رواه ابن جرير.

وقال ابن عباس في قوله ﴿ وتقطعت بهم الأسباب ﴾ قال المودة .

س: وضح معاني الكلمات المذكورة في الحديث ؟

ج : أحب في الله : أي أحب أهل الإيمان بالله وطاعته من أجل ذلك .

أبغض في الله : أي أبغض من كفر بالله وأشرك به وخرج عن طاعته لأجل ما فعلوا مما يسخط الله .

والى في الله : نصر أوليائه وأهل طاعته وأيدهم .

عادى في الله : حارب أهل معصيته وجاهد أعداءه .

ولاية الله : توليه لعبده ومحبته ونصرته له .

ولن يجد أحد طعم الإيمان: أي لا يحصل له ذوق الإيمان ولذته وسروره.

حتى يكون كذلك: أي حتى يحب في الله ويبغض في الله ويعادي في الله ويوالي في الله .

مؤاخاة الناس: تأخيهم ومحبتهم وموالاتهم على شئون الدنيا .

لا يجدي على أهله شيئاً: أي لا تنفعهم محبتهم لأجل الدنيا بل تضرهم .

س : ما معنى قوله تعالى ﴿ وتقطعت بهم الأسباب ﴾ (١) ؟

ج : المعنى أن المشركين مع الله في الحبة في الدنيا انقطعت عنهم هذه المحبة في الآخرة ولم تغن عنهم شيئاً وتبرأ بعضهم من بعض فينقطع يوم القيامة كل سبب ووسيلة كانت لغير الله .

س: اذكر أنواع الحبة مع التعريف لكل نوع ؟

ج : الحبة أربعة أنواع :

١ ـ محبة الله وهي أصل الإيمان والتوحيد .

٢ ـ المحبة في الله وهي محبة أنبياء الله ورسله وعباده الصالحين ومحبة ما
 يحبه الله من الأعمال والأزمنة والأمكنة وغيرها وهذه تابعة لمحبة الله ومكملة لها

٣ عبة مع الله وهي محبة المشركين لآلهتهم وأندادهم من شجر وحجر
 وبشر وملك وغيرها وهي أصل الشرك وأساسه .

٤ ـ حبة طبيعية وهي ثلاثة أقسام:

(أ) محبة إجلال وإعظام كمحبة الوالد .

<sup>(</sup>١) البقرة الآية ١٦٦ .

- (ب ) محبة شفقة ورحمة كمحبة الولد .
- ( ج ) محبة مشاكلة واستحسان كمحبة سائر الناس.

وكذلك محبة الطعام والشراب واللباس والنكاح ونحوها وهذه إذا كانت مباحة وأعانت على طاعة الله فهي عبادة وإن توسل بها إلى محرّم فهي محرمة وإلا بقيت من أقسام المباحات.

- س : ما هي الأسباب الجالبة لحبة الله لعبده ومحبة العبد لربه ؟
  - ج : عشرة :
  - ١ قراءة القرآن بالتدبر والتفهم لمعانيه وما أريد به .
    - ٢ التقرب إلى الله بالنوافل بعد الفرائض .
  - ٣ ـ دوام ذكر الله على كل حال باللسان والقلب والعمل .
    - ٤ إيثار محابه على محابك عند غلبات الهوى .
    - ٥ مطالعة القلب لأسائه وصفاته ومشاهدتها .
    - ٦ مشاهدة بره وإحسانه ونعمه الظاهرة والباطنة .
      - ٧ ـ انكسار القلب بين يديه .
      - الخلوة به وقت النزول الإلهى آخر الليل .
  - ٩ ـ مجالسة المحبين الصادقين والتقاط أطايب ثمرات كلامهم .
  - ١٠ ـ مباعدة كل سبب يحول بين القلب وبين الله عز وجل .

فن هذه الأسباب العشرة وصل الحبون إلى منازل الحبة ودخلوا على الحبيب. (مدارج السالكين لابن القيم جزء ٣ ص ١٧) والله سبحانه وتعالى أعلم.

# ٣٢ ـ باب قول الله تعالى : ﴿ إِنَمَا ذَلَكُمُ الشَّيْطَانَ يَخُوفَ أُولِياءُهُ فَلَا تَخَافُوهُمُ

وخافون إن كنتم مؤمنين ﴾ (١)

س: من هو الخاطب في هذه الآية وما المقصود بالشيطان ؟ وما المراد بأوليائه ؟ اشرح هذه الآية وبين مناسبتها لكتاب التوحيد ؟

ج : الخاطب في هذه الآية المؤمنون ، والمقصود بالشيطان إبليس . والمراد بأوليائه حزبه وجنده وأعوانه .

شرح الآية: يخبر الله تعالى أن الشيطان يخوف المؤمنين بأوليائه ويعظمهم في صدورهم ونهى الله المؤمنين أن يخافوا غيره وأمرهم أن يقصروا خوفهم على الله فلا يخافون أحداً سواه إن كانوا مؤمنين لأن الإيمان يقتضي أن يؤثروا خوف الله على خوف الناس.

ومناسبة هذه الآية لكتاب التوحيد: أنها دلت على وجوب إفراد الله بالخوف لأنه عبادة فصرفه لغير الله شرك ينافي التوحيد .

س : عرّف الخوف واذكر أنواعه مع بيان حكمها ؟

جـ : الخوف هو الفزع والوجل وتوقع العقوبة وهو أربعة أنواع :

١ - خوف الله تألهاً وتعبداً له وتقرباً إليه وهو من أعطم واجبات الإيان .

٢ - خوف السر وهو أن يخاف الإنسان من غير الله من وثن أو طاغوت أو ميت أو غائب أن يصيبه بما يكره وهذا شرك أكبر ينافي التوحيد .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية ( ١٧٥ )

٣ - أن يترك الإنسان ما يجب عليه خوفاً من بعض الناس فهذا محرم وهو نوع من الشرك بالله المنافي لكمال التوحيد .

٤ - الخوف الطبيعي وهو الخوف من عدو أو سبع ونحو ذلك مما يخشى ضرره فهذا جائز ولا يذم فاعله .

قال تعالى : ﴿ إِنَّا يَعْمَرُ مُسَاجِدُ اللهُ مِن آمِنَ بِاللهُ وَالْيُومُ الْآخُرُ وَأَقَّامُ السَّالَةُ وَأَلَّى الزَّكَاةُ وَلَمْ يَخْشُ إِلَّا اللهُ ﴾ (١) .

س: اشرح هذه الآية مع بيان المقصود بالخشية وعمارة المساجد ثم بين مناسبة هذه الآيه للباب ؟

ج: يقول تعالى إنما يليق بعارة مساجد الله من صدّق بالله وصدّق بالله وصدّق بالبعث والجزاء فآمن بقلبه وعمل بجوارحه فأقام الصلاة وداوم عليها مستوفياً لشروطها وأركانها وواجباتها وسننها ، وأخرج الزكاة الواجبة من ماله وأعطاها لمستحقيها وأفرد الله بالخشية والخوف ولم يخش أحداً سواه .

والمراد بالخشية : خشية التعظيم والعبادة والطاعة .

والمقصود بعارة المساجد: ما يعم عمارتها الحسية بالبناء والترميم وعمارتها المعنوية بدوام العبادة فيها بالصلاة والذكر.

ومناسبة الآية للباب: أنها دلت على أن المؤمنين الموصوفين بهذه الصفات أفردوا الله بالخوف والخشية دون سواه .

قال تعالى : ﴿ ومن الناس من يقول آمنا بالله فإذا أوذى في الله جعل فتنة الناس كعذاب الله ﴾ (7)

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية ( ١٨ ) .

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت أية ( ١٠ ) .

س : اشرح هذه الآية وبين مناسبتها للباب ؟

ج: يقول الله تعالى مخبراً عن صفات قوم من المكذبين الذين يدَّعون الإيمان بألسنتهم ولم يثبت في قلوبهم أنهم إذا أوذوا في الله أي من أجله وفي سبيله بأن عذبهم المشركون على الإيمان به كاحصل في أول الإسلام جعلوا فتنة الناس وهي أذاهم في الدنيا بمنزلة عذاب الله في الآخرة فجزعوا من ذلك ولم يصبروا.

ومناسبة الآية للباب: أن الله ذم فيها من خاف الناس وجعل عقوبتهم مثل عقوبة الله فارتد عنه دينه بسبب خوفهم وأذيتهم .

عن أبي سعيد رضى الله عنه مرفوعاً (إن من ضعف اليقين أن ترضي الناس بسخط الله وأن تحمدهم على رزق الله وأن تذمهم على ما لم يؤتك الله ، إن رزق الله لا يجره حرص حريص ولا يرده كراهية كاره) رواه أبو نعيم في الحلية والبيهقي .

س: وضح معاني الكلمات المذكورة في الحديث وبين مناسبته لهذا الباب ؟

ج : ضعف اليقين : الضعف ضد القوة ، واليقين كال الإيمان .

ترضى الناس بسخط الله: تؤثر رضاهم على رضى الله وتتقرب إليهم بما يسخط الله .

تحمدهم على زرق الله: أي تثني عليهم بما أوصل إليك من أيديهم بأن تضيفه إليهم وهذا لا ينافي شكرهم بمكافأتهم والدعاء لهم .

وأن تذمهم على ما لم يؤتك الله: أي إذا طلبت منهم شيئاً فمنعوك ذممتهم عليه لأن الله لم يقدر لك ما طلبته على أيديهم .

فن علم أن الله هو المنفرد بالعطاء والمنع وأنه هو الذي يرزق العبد من حيث لا يحتسب لم يمدح مخلوقاً على رزق ولم يندمه على منع بل يفوض أمره إلى الله ويعتمد عليه ولهذا قال عَلَيْكُم : (إن رزق الله لا يجره حرص حريص ولا يرده كراهية كاره) أي إذا قدر لك رزقاً أتاك ولو اجتهد الخلق في منعه ، وإذا لم يقدر لم يحصل ولو اجتهدوا في إيصاله إليك .

ومناسبة الحديث للباب . أن فيه ذم لمن خاف الناس وقدم رضاهم على رضى الله .

عن عائشة رضى الله عنها أن رسول الله عليه قال: (من التمس رضا الله بسخط الناس رضي الله عنه وأرضى عنه الناس، ومن التمس رضا الناس بسخط الله سخط الله عليه وأسخط عليه الناس) رواه ابن حبان في صحيحه.

. س : ما معنى التمس واذكر ما يستفاد من هذا الحديث وبين مناسبته للباب ؟

- ج : معنى التمس : طلب ويستفاد من هذا الحديث :
  - ١ ـ أن من اتقى الله كفاه مؤنة الناس.
- ٢ ـ الحث على تقديم رضى الله على رضى الناس والتحذير من ضده .
  - ٣ ـ أن من أرضى الناس بسخط الله لم يغنوا عنه من الله شيئاً .
- ٤ ـ إثبات صفتي الرضاء والسخط لله تعالى كما يليق بجلاله وعظمته .

ومناسبة الحديث للباب: أن فيه وعيد لمن خاف الناس فآثر رضاهم على رضا الله . والله سبحانه وتعالى أعلم .

#### ٣٣ ـ باب قول الله تعالى:

#### ﴿ وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين ﴾ (١)

س : ما معنى هذه الآية وبين مناسبتها لكتاب التوحيد ؟

ج : يقول تعالى إن كنتم مؤمنين بالله ومصدقين به فلا تعتدوا في جميع أموركم إلا عليه وحده .

ومناسبة الآية لكتاب التوحيد: أن التوكل على الله عبادة يجب إخلاصه لله فصرفه لغيره شرك ينافي التوحيد.

س : عرّف التوكل واذكر أنواعه مع بيان حكمها وما علاقته بالإيمان ؟

ج : التوكل هو الاعتاد والتفويض وهو أربعة أنواع :

١ - التوكل على الله في جميع الأمور من جلب المنافع ودفع المضار وهـ و واجب ومن شروط الإيمان .

٢ ـ التوكل على المخلوقين في الأمور التي لا يقدر عليها إلا الله كالتوكل على الأموات والغائبين ونحوهم من الطواغيت في رجاء مطالبهم من نصر أو رزق أو حفظ فهذا شرك أكبر ينافى التوحيد .

٣ ـ التوكل على الأحياء الحاضرين كالتوكل على الأمير والسلطان ونحوهم
 فيا أقدرهم الله عليه من رزق أو دفع أذى ونحو ذلك فهذا نوع شرك أصغر .

٤ ـ توكيل الإنسان غيره في فعل ما يقدر عليه نيابة عنه كالبيع والشراء والإجارة فهذا جائز ولكن لا يقول توكلت عليه بل يقول وكله فلابد أن يتوكل في ذلك على الله سبحانه وتعالى .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية ( ٢٣ )

قال تعالى : ﴿ إِنَمَا المؤمنون الذين إِذَا ذكر الله وجلت قلوبهم وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيماناً وعلى ربهم يتوكلون ﴾ (١) .

س : اشرح هذه الآية واذكر الشاهد منها للباب وما الذي يستفاد منها ؟

ج : وصف الله المؤمنين في هذه الآية بصفات حميدة وصلوا بواستطها إلى حقيقة الإيمان وكاله .

١ ـ أنهم إذا ذكر الله وجلت قلوبهم أي خافت فأدوا فرائضه وتركوا ما نهاهم عنه .

٢ - أنهم يعتمدون على الله وحده ويتوكلون عليه ويفوضون أمورهم إليه ،
 وهذه الصفة هي الشاهد من الآية للباب .

٣ ـ أنهم إذا تليت عليهم آيات الله ازداد إيمانهم وتحقق يقينهم .

٤ ـ أنهم يقيون الصلاة ويأتون بها على الوجه الأكمل بأوقاتها وواجباتها وشروطها وأركانها .

٥ ـ أنهم ينفقون مما رزقهم الله من أموالهم النفقات الواجبة والمستحبة .

وبهذه الخصال الخسة نالوا الجزاء الأوفى والدرجات العلى والمغفرة والرزق الكريم في جنات النعيم .

وتفيد الآية : أن الإيمان يزيد بالطاعة كما أنه ينقص بالمعصية .

س: كيف رتب هذا الجزاء على هذه الأعمال الخسة دون غيرها من الواجبات ؟

ج : لأن هذه الأعمال مستلزمة لفعل الواجبات وترك جميع الحرمات .

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال آية (٢)

قال تعالى : ﴿ يَاأَيُّهَا النَّبِي حَسَبُكَ اللهُ وَمَنَ اتَّبَعْكُ مَنَ المُؤْمِنِينَ ﴾ (١) . سَن : اشرح هذه الآية وبين مناسبتها للباب ؟

ج : يقول تعالى مخاطباً لرسوله محمد عَلِيلَةٍ : الله كافيك وكافي أتباعك من المؤمنين فلا تحتاجون معه إلى أحد .

ومناسبة الآية للباب: هي أنه إذا كان الله هو الكافي لعبده وجب أن لا يتوكل إلا عليه .

قال تعالى : ﴿ ومن يتوكل على الله فهو حسبه ﴾ (١) .

س : ما معنى هذه الآية ؟ وما الذي تدل عليه ؟ وهل التوكل ينافي القيام بالأسباب أم لا ؟ علل لما تقول ؟

ج: معنى الآيه: أن من يعتمد على الله فهو كافيه وتدل على فضل التوكل وأنه من أعظم الأسباب في جلب المنافع ودفع المضار. والتوكل لا ينافي القيام بالأسباب لأنه من جملة الأسباب المأمور بها شرعاً فترك الأسباب المأمور بها قادح في التوكل.

عن ابن عباس رضى الله عنها قال: (﴿ حسبنا الله ونعم الوكيل ﴾ قالها إبراهيم ﷺ حين ألقي في النار وقالها محمد ﷺ حين قالوا له ﴿ إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم إيمانا وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل ﴾) رواه البخاري والنسائي.

س : ما معنى ﴿ حسبنا الله ونعم الوكيل ﴾ واذكر شيئاً من فضل هذه الكلمة ؟

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال آية ( ٦٤ )

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق آية (٣).

ج : معنى ﴿ حسبنا الله ﴾ كافينا ومتول أمورنا فلا نتكل إلا عليه ﴿ وَنَعُمُ الْوَكُيلُ ﴾ أي نعم الموكول إليه والمعتمد عليه .

من فضل هذه الكلمة العظيمة أنها قول الخليلين عليها الصلاة والسلام في الشدائد وجاء في الحديث (إذا وقعتم في الأمر العظيم فقولوا حسبنا الله ونعم الوكيل) (١) .

والله أعلم وصلى الله على محمد .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) قال السيوطى رواه ابن مردويه ورمز لضعفه .

#### ٣٤ ـ باب قول الله تعالى :

## ﴿ أَفَامَنُوا مَكُمُ اللهُ فَلَا يَأْمِنُ مَكُمُ اللهِ إِلَّا القَّوْمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ (١)

س : اذكر معنى هذه الآية وبين مناسبتها لكتاب التوحيد ؟

ج : معنى الآية أن الله تبارك وتعالى لما ذكر أهل القرى المكذبين للرسل بين أن الذي حملهم على ذلك هو الأمن من مكر الله وعدم الخوف منه وأخبر أنه لا يأمن مكر الله إلا القوم الخاسرون وهم الهالكون .

ومناسبة الآية لكتاب التوحيد: أن الأمن من مكر الله من أعظم الذنوب وأنه ينافي كال التوحيد.

س : ما هو مكر الله ؟

ج : مكر الله قال ابن كثير : بأسه ونقمته وقدرته عليهم وأخذه إياهم في حال سهوهم وغفلتهم ، وقال ابن جرير هو استدراج الله إياهم بما أنعم به عليهم (۱) يعنى أن الله تعالى يسبغ على العبد نعمه على عصيانه وكفره ثم يأخذه بغتة وهو لا يشعر .

س: أذكر مقصود المؤلف بهذا الباب ؟

ج : مقصوده التنبيه على وجوب الجمع بين الخوف والرجاء .

قال تعالى : ﴿ ومن يقنط من رحمة ربه إلا الضالون ﴾  $^{(7)}$ 

س : ما هو القنوط وما مناسبة الآية للباب ولماذا ذكر المؤلف هذه الآية

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية ( ٩٩ ) .

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير ابن كثير جزء ٢ ص ٢٣٤ وتفسير ابن جرير جزء ١٢ ص ٥٧٩ طبعة المعارف .

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر آية ( ٥٦ ) .

مع التي قبلها ومن هم الضالون ؟

ج : القنوط : استبعاد الفرج واليأس منه .

ومناسبة الآية للباب: أن القنوط من رحمة الله ذنب عظيم ينافي كال التوحيد ، كما أن الأمن من مكر الله كذلك .

وذكر المؤلف هذه الآية مع التي قبلها تنبيهاً على أنه لايجوز لمن خاف الله أن يقنط من رحمته بل يكون خائفاً راجياً ، يخاف ذنوبه ويعمل بطاعة الله ويرجو رحمته .

والضالون: هم الخطئون طريق الصواب أو الكافرون.

عن ابن عباس رضى الله عنها أن رسول الله ﷺ سئل عن الكبائر فقال: ( الشرك بالله واليأس من روح الله والأمن من مكر الله ) رواه البزار وابن أبي حاتم .

وعن ابن مسعود قال (أكبر الكبائر الإشراك بالله والأمن من مكر الله والقنوط من رحمة الله واليأس من روح الله ) رواه عبد الرزَّاق (١) .

س: عرّف الكبائر وهل هي منحصرة في هذه الثلاث أم لا وضح ما تقول ؟

ج: الكبائر جمع كبيرة وهي كل معصية فيها حد في الدنيا كالقتل والزنا والسرقة وشرب الخر، أو وعيد في الآخرة من عذاب أو غضب أو لعنة أو نفي إيمان أو برىء منه الرسول عَلَيْلَةٍ أو قال ليس منا من فعل كذا وكذا .. وهي غير منحصرة في هذه الثلاث بل هي كثيرة وهذه الثلاث من أكبرها كما

<sup>(</sup>١) ورواه ابن جرير بأسانيد صحاح عن ابن مسعود رضي الله عنه .

في حديث ابن مسعود .

س: بين معاني الكلمات الآتية: الشرك بالله، اليأس من روح الله، الأمن من مكر الله، القنوط من رحمة الله، ولماذا ذكر المؤلف هذا الحديث المتضن لهذه الأشياء في كتاب التوحيد؟

ج : الشرك بالله : هو أكبر الكبائر وهو أن يجعل لله شريكاً في ربوبيته أو عبادته يدعوه أو يرجوه أو يخافه أو يحبه كا يحب الله أو يصرف له نوعاً من أنواع العبادة وهو هضم للربوبية وتنقص للإلهية وسوء ظن برب العالمين .

اليأس من روح الله : قطع الرجاء من رحمته .

الأمن من مكر الله: عدم الخوف من استدارجه للعبد وسلبه ما أعطاه من الإيان .

القنوط من رحمة الله: شدة اليأس من رحمته وتقدم معناه ، وذكر المؤلف هذا الحديث المتضن لهذه الأشياء في كتاب التوحيد تحذيراً منها لأن منها ما ينافي التوحيد كالشرك بالله ومنها ما ينافي كاله كبقيتها .

\* \* \*

#### ٣٥ - باب من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله

س: ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أنَّ عـدم الصبر على أقـدار الله وتسخطهـا ينـافي التـوحيـد والإيمان .

س: عرّف الصبر لغة وشرعاً واذكر أقسامه وبين حكمه ومنزلته من الإيان ؟ .

ج : الصبر في اللغة : الحبس والمنع ، وفي الشرع حبس النفس عن الجزع وحبس اللسان عن التشكي والتسخط وحبس الجوارح عن لطم الخدود وشق الجيوب ونحوها عند المصيبة ، والصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد والصبر ثلاثة أنواع :

١ ـ صبر على ماأمر الله به .

٢ ـ وصبر عمًّا نهى الله عنه .

٣ - وصبر على ما قدره الله من المصائب

وحكمه الوجوب .

س: قال تعالى : ﴿ ومن يؤمن بالله يهد قلبه ﴾ (١) اشرح هذه الآية واذكر ما يستفاد منها وبين مناسبتها للباب .

ج: أي من أصابته مصيبة فعلم أنها بقدر الله فصبر واحتسب واستسلم لقضاء الله هدى الله قلبه وعوضه عما فاته من الدنيا وعما أصابه هدى في قلبه ويقيناً صادقاً فعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطأه وما أخطأه لم يكن ليصيبه .

<sup>(</sup>١) سورة التغابن آية ( ١١ )

ويستفاد من هذه الآية: أن الصبر على المصيبة سبب لهداية القلوب وطهأنينتها وأنها من ثواب الصابرين .

ومناسبة الآية للباب: أنها بينت ثواب الصبر والتحلى به والحث عليه .

في صحيح مسلم عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله على قال: ( اثنتان في الناس هما بهم كفر الطعن في النسب والنياحة على الميت ) .

س: ما معنى الطعن في النسب وما هي النياحة وضح درجة الكفر المذكور في الحديث ، ثم اشرح الحديث وبين مناسبته للباب ؟ .

ج: الطعن في النسب عيبة والقدح فيه ومن ذلك أن يقال هذا ليس ابن فلان مع ثبوت نسبه وآل فلان ليس نسبهم جيداً ونحو ذلك . والنياحة على الميت رفع الصوت بالبكاء وتعداد فضائل الميت . ودرجة الكفر المذكور في الحديث صغرى لأنه والله أعلم من الكفر الذي لا ينقل عن الملة . فقد أخبر الرسول عليه أن هاتين الخصلتين الطعن في النسب والنياحة على الميت كفر لأنها من أعمال الكفار في الجاهلية .

ومناسبة الحديث للباب: أنه دل على تحريم النياحة لما فيها من التسخط على القدر المنافي للصبر.

عن ابن مسعود رضي الله عنه مرفوعاً (ليس منا من ضرب الخدود وشق الجيوب ودعا بدعوى الجاهلية) متفق عليه .

س: اشرح هذا الحديث وبين مناسبته لهذا الباب، وما هي دعوى الجاهلية؟.

ج : هذا الحديث من نصوص الوعيد التي كره العلماء تأويلها ليكون أوقع في النفس وأبلغ في الزجر فقد برىء رسول الله عليه من فعل هذه الأشياء وهو يدل على أن عمل هذه الأشياء عند المصيبة من الكبائر.

وضرب الخدود: لطمها جزعاً على الميت وخص الخد بذلك لكونه الغالب وإلا فضرب بقية البدن مثله، والجيوب: جمع جيب وهو ما يدخل فيه الرأس من الثوب، وشقها تمزيقها جزعاً على الميت وهو من عادة أهل الجاهلية.

ودعوى الجاهلية هي ندب الميت والدعاء بالويل والثبور وكذلك الدعاء إلى القبائل والعصبية للأنساب ومثله التعصب للمذاهب والطوائف والمشايخ.

ومناسبة الحديث للباب: أنه أفاد تحريم هذه الأشياء وأنها تنافي الصبر والإيمان الواجب.

عن أنس رضى الله عنه أن رسول الله على قال : (إذا أراد الله بعبده الخير عجل له العقوبة في الدنيا وإذا أراد بعبده الشر أمسك عنه بذنبه حتى يوافي به يوم القيامة ) رواه الترمذي وحسنه والحاكم .

س: اشرح هذا الحديث وبين مناسبته للباب وما معنى أمسك عنه، يوافي به ؟ .

ج: يخبر الرسول عَلَيْكُ أن علامة إرادة الله بعبده الخير أن يصب عليه البلاء والمصائب فرة في نفسه وأخرى في أهله وأولاده وتارة في ماله لما حصل منه من الذنوب فيخرج من الدنيا وليس عليه ذنب فيلقى الله وما عليه خطيئة يجازى بها يوم القيامة . وأن علامة إرادة الله بعبده الشر أن لا يجازيه بذنبه في الدنيا حتى يجيء في الآخرة وافر الذنوب فيستوفى ما يستحقه من العقاب . ومعنى أمسك عنه : أخر عقوبته ومعنى يوافي به : يجيء بذنبه يوم القيامة .

ومناسبة الحديث للباب: أنه دل على أن المصائب التي يبتلي بها الإنسان مكفرات لذنوبه إذا صبر واحتسب.

قال عَلَيْ ( إن عظم الجزاء مع عظم البلاء وإن الله تعالى إذا أحب قوماً

ابتلاهم فمن رضى فله الرضاء ومن سخط فله السخط ) حسنه الترمذي .

س : اشرح الحديث وبين مناسبته للباب ؟ .

ج : أخبر الرسول عَلَيْكُ أن من كان ابتلاؤه أشد فجزاؤه أعظم وأن علامة حب الله لعباده أن يبتليهم بالمصائب لتكفر عنهم ذنوبهم وسيئاتهم ويزيد في حسناتهم ويعظم لهم الأجر والثواب فمن رضى عن الله بما قدره عليه وقضاه فله الرضاء من الله ، ومن سخط أقدار الله سخط الله عليه .

والرضاء والسخط من الله صفتان من صفتاته يجب الإيمان بها وإثباتها لله على ما يليق بجلاله وعظمته كسائر صفاته والرضاء من الإنسان هو أن يسلم أمره لله ويحسن الظن به ويرغب في ثوابه . والسخط هو الكراهية للشيء وعدم الرضا به .

ومناسبة الحديث للباب: أن فيه وعيد لمن سخط أقدار الله ولم يصبر على البلاء .

س : اذكر ما يستفاد من هذا الباب ؟ .

ج: يستفاد منه: .

١ وجوب الصبر وأنه من الإيمان .

٢ ـ فضل الصابرين وكثرة ثوابهم .

٣ ـ تحريم الطعن في النسب والنياحة على الميت .

شدة الوعيد على من ضرب الخدود وشق الجيوب ودعا بدعوى الجاهلية
 عند المصيبة .

٥ ـ تحريم السخط وثواب الرضا بالبلاء .

# ٣٦ ـ باب ما جاء في الرياء أي من النهي عنه والتحذير منه

س: عرّف الرياء وما الفرق بينه وبين السمعة وما علاقة هذا الباب بكتاب التوحيد؟ .

ج : الرياء مشتق من الرؤية وهو ترك الإخلاص في العمل بملاحظة غير الله فيه ، وقيل هو فعل الخير لإرادة الغير ، والمراد به إظهار العبادة لقصد رؤية الناس لها فيحمد صاحبها .

والفرق بين الرياء والسمعة ، أن الرياء لما يرى من العمل كالصلاة ، والسمعة لما يسمع من القول كالقراءة وأنواع الذكر .

وعلاقة هذا الباب بكتاب التوحيد : أن الرياء شرك أصغر مناف لكمال التوحيد .

قال تعالى : ﴿ قل إنما أنا بشر مثلكم يوحى إليَّ أنما إله كم إله واحد فن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربه أحداً ﴾ (١) .

س: اشرح هذه الآية واذكر سبب نزولها وبين مناسبتها للباب وما الذي يستفاد منها ؟ .

ج: يقول تعالى مخاطباً لرسوله عَلَيْكُم قال لهؤلاء المشركين المكذبين برسالتك إنما أنا بشر مثلكم ليس لى من الربوبية ولا من الإلهية شيء بل ذلك كله لله وحده لا شريك له أوحاه إلى وإنما أخبركم إلهكم الذي أدعوكم إلى عبادته إله واحد فن كان يرجو لقاء ربه ورؤيته يوم القيامة وجزاءه الصالح فليعمل عملاً صالحاً وهو ما كان موافقاً لسنة رسول الله ولا يشرك بعبادة ربه أحداً أي

<sup>(</sup>١) سورة الكهف آية ( ١١٠ ) .

لا يرائى بعمله أحداً .

سبب نزوها: ما روى ابن أبي حاتم بسنده عن طاووس قال: قال رجل يارسول الله إني أقف الموقف أريد به وجه الله وأحب أن يرى موطني فلم يرد عليه رسول الله عَرِّالَةٍ شيئاً حتى نزلت هذه الآية .

ومناسبتها للباب: أن السعادة والخير والفلاح في لقاء الله تبارك وتعالى وأن لقاء الله يحصل بالعمل الصالح الخالص من الرياء والسمعة .

ويستفاد منها: أن العمل الصالح مردود إذا دخله شيء من الشرك والرياء .

عن أبي هريرة مرفوعاً (قال الله تعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك من عمل عملاً أشرك معي فيه غيري تركته وشركه) رواه مسلم.

س : ما معنى هذا الحديث واذكر مناسبته لهذا الباب ؟ .

ج : معناه أنا غني عن المشاركة وغيرها فمن عمل شيئاً لي ولغيري لم أقبله بل أتركه لذلك الغير .

ومناسبته للباب: أن عمل المرائي باطل لا ثواب له فيه بل يأثم به .

وعن أبي سعيد مرفوعاً ( ألا أخبركم بما هو أخوف عليكم عندي من المسيح الدجال قالوا بلى · قال الشرك الخفي يقوم الرجل فيصلي فيزين صلاته لما يرى من نظر رجل ) رواه أحمد .

س : اذكر معنى هذا الحديث وما نوع هذا الشرك المذكور فيه ، ولماذا سماه خفياً ، اذكر ما يستفاد من هذا الحديث ؟

ج : معناه إني أخاف عليكم من الرياء أكثر مما أخاف عليكم من فتنة

المسيح الدجال. وسمي هذا العمل شركاً خفياً لأنه عمل قلب لا يعلمه إلا الله ، ولأن صاحبه يظهر أن عمله لله وقد قصد به غيره أو أشرك فيه بتزيين صلاته لأجله وهذا شرك أصغر كا قال عليهم الشرك الخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر فسئل عنه فقال الرياء) رواه الإمام أحمد والطبراني والبيهقي .

ويستفاد من هذا الحديث: شفقة النبي بَرَلِيَّةٍ على أمته ونصحه لهم وخوفه عليهم من الرياء المحبط للعمل.

والله سبحانه وتعالى أعلم .

#### ٣٧ ـ باب من الشرك إرادة الإنسان بعلمه الدنيا

س: ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أن العمل لأجل الدنيا شرك ينافي كال التوحيد الواجب ويحبط الأعمال .

قال تعالى : ﴿ من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها نوف إليهم أعمالهم فيها وهم فيها لا يبخسون \* أولئك الندين ليس لهم في الآخرة إلا النار وحبط ما صنعوا فيها وباطل ما كانوا يعملون ﴾ (١) .

س : اشرح هاتين الآيتين وبين مناسبتها للباب ؟

ج: يقول تعالى من كان يقصد بعمله الحياة الدنيا أي ثوابها وزينتها ومتاعها نوف لهم ثواب أعمالهم بالصحة والسرور في المال والأهل والولد وهم فيها لا ينقصون ، هذا في الدنيا . أما في الآخرة فليس لهم جزاء إلا النار وقد أحبط الله أعمالهم التي عملوها في الدنيا وأبطلها فلا ثواب لهم فيها .

ومناسبة الآيتين للباب: أن فيها وعيد لمن قصد بعمله الدنيا بإحباط عمله ودخول النار.

في الصحيح عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله عليه التعس عبد العينار، تعس عبد الدرهم، تعس عبد الخيصة، تعس عبد الخيلة إن أعطي رضي وإن لم يعط سخط تعس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش، طوبى لعبد آخذ بعنان فرسه في سبيل الله أشعث رأسه، مغبرة قدماه إن كان في الحراسة كان في الحراسة وإن كان في الساقة كان في الساقة، إن استأذن لم يؤذن له وإن شفع لم يُشفع ) رواه البخاري.

<sup>(</sup>١) سورة هود آية ( ١٥ ـ ١٦ ) .

س: بين معاني الكلمات الآتية: تعس ، الخيصة ، الخيلة ، انتكس ، شيك ، انْتُقِش ، طوبى أشعث ، الحراسة ، الساقة ، ثم اشرح الحديث شرحاً إجالياً وبين مناسبته للباب ؟

ج: تعس: سقط والمراد هنا هلك ، الخيصة: كساء له أعلام ، الخيلة: ثياب لها خمل كالقطيفة ، انتكس: انكب على رأسه وهو دعاء عليه بالخيبة ، شيك: أصابته شوكة ، فلا انْتُقِش: فلا يقدر على إخراجها بالمناقيش. طوبى: اسم الجنة أو شجرة فيها يسير الراكب في ظلها مائة عام لا يقطعها كا في الحديث ، أشعث: قائم شعره ، وذلك لأنه مشغول بالجهاد عن إصلاحه ، الحراسة: حماية الجيش عن هجوم العدو ، الساقة: مؤخرة الجيش .

المعنى الإجمالي: يدعو رسول الله عَلِي في هذا الحديث على طلاب الدنيا وعبًادها فيقول لقد خاب وخسر عبد الدنيا ولقد شقى وهلك عبد الدرهم والخيصة والخيلة حيث أراد بعمله غير الله فجعل مع الله شركاء في الحبة والعبودية وأن من كان هذه حاله فقد استحق أن يدعى عليه بما يسؤه في العواقب ومن كان هذا شأنه فلا بد أن يجد أثر هذه الدعوات في الدنيا والآخرة ، فطالب الدنيا لا نال المطلوب ولا خلص من المكروه وصفه رسول الله عَلَي بقوله : (إن أعطي رضي وإن لم يعط سخط) فرضاه لغير الله وسخطه لغير الله .

ومناسبة الحديث للباب: أن العمل الصالح إذا كان القصد منه طلب

الدنيا فهو شزك ينافي التوحيد .

س : ما معنى قوله في الحديث إن استأذن لم يؤذن له ؟

ج : المعنى أنه إذا استأذن على الأمراء ونحوهم لم يأذنوا له لأنه لا جاه له عندهم ولا منزلة لكونه ليس ممن يطلب هذه الأمور وإنما يطلب ما عند الله ولا يقصد بعمله سواه .

س : وضح معنى قوله وإن شفع لم يشفع ؟

ج : المعنى لو ألجأته الحال إلى أن يشفع عنـد الأمراء ونحوهم في أمر يحبـه الله ورسوله لم تقبل شفاعته عندهم .

س: اذكر ما يستفاد من هذا الباب؟

ج: يستفاد منه:

١ ـ تحريم إرادة الإنسان الدنيا بعمل الآخرة .

٢ ـ وعيد من قصد الدنيا بعمل الآخرة بإحباط عمله ودخول النار .

٣ ـ الحث على إخلاص العمل لله .

٤ ـ ترك حب الرئاسة والشهرة .

٥ ـ فضل الخول والتواضع .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

# ٣٨ ـ باب من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحل الله أو تحليل ما حرم الله فقد اتخذهم أرباباً من دون الله

س : ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أن طاعة الرؤساء في تحريم الحلال وتحليل الحرام شرك أكبر ينافي التوحيد .

قال ابن عباس: ( يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء أقول قال رسول الله عَلِينَةِ وتقولون قال أبو بكر وعمر ) رواه الإمام أحمد في المسند جزء ١ ص ٣٣٧.

س : ما معنى يوشك ؟ وما مقصود ابن عباس بهذا القول ؟

ج: معنى يوشك يقرب ويدنو ويسرع ومقصود ابن عباس الرد على من قال إن أبا بكر وعمر لا يريان التمتع بالعمرة إلى الحج وأن إفراد الحج أفضل وابن عباس يرى أن التمتع واجب بدليل أن الرسول عَلَيْكُم أمر به وليس لأحد أن يعارض قول الرسول عَلِيْكُم لرأي أحد .

وقال الإمام أحمد (عجبت لقوم عرفوا الإسناد وصحته يذهبون إلى رأى سفيان والله يقول ﴿ فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم ﴾ أتدري ما الفتنة ؟ الفتنة الشرك لعله إذا رد بعض قوله أن يقع في قلبه شيء من الزيغ فيهلك ) رواه عنه الفضل بن زياد وأبو طالب .

س: ما نوع عجب الإمام أحمد ، اشرح قوله تعالى : ﴿ فليحذر الذين عِن أمره ﴾ الآية وما وجه استدلال الإمام أحمد بها ؟

ج : عجب الإمام أحمد بمعنى الإنكار على أولئك الذين يعرفون إسناد الحديث وأنه صحيح عن رسول الله ﷺ لا مجال للكذب والطعن فيه ويتركونه ويأخذون برأى بعض الناس كسفيان الثوري .

ومعنى الآية: فليخشى من خالف شريعة الرسول عَلَيْكَةٍ وأمره أن تصيبهم فتنة في قلوبهم من كفر أو شرك أو نفاق أو بدعة أو يصيبهم عذاب ألم في الدنيا بقتل أو حد أو حبس ونحو ذلك بسبب خلافهم أمر الرسول عَلِيْكَةٍ ، أو يصيبهم عذاب ألم في الآخرة .

ووجه استدلال أحمد بهذه الآية: أن رد قول الرسول عَلِيْتُهُ أو بعضه سبب لزيغ القلب الذي يكون به المرء كافراً وذلك هو الهلاك في الدنيا والآخرة.

عن عدى بن حاتم أنه سمع النبي على يقرأ هذه الآية: ﴿ اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله ﴾ فقلت له إنا لسنا نعبدهم . قال : أليس يحرمون ما أحل الله فتحرمونه ويحلون ما حرم الله فتحلونه . فقلت : بلى قال فتلك عبادتهم ) رواه أحمد والترمذي وحسنه .

س: اشرح قوله تعالى : ﴿ اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله ﴾ من هم الأحبار والرهبان ؟ أذكر مناسبة الحديث للباب ؟

ج : يخبر الله تعالى أن هؤلاء المشركين اتخذوا علماءهم وعبادهم معبودين من دون الله حيث أطاعوهم في معصية الله بتحريم الحلال وتحليل الحرام، والأحبار هم العلماء، والرهبان هم العُبَّاد.

ومناسبة الحديث للباب: أنه أفاد أن طاعة الأحبار والرهبان في معصية الله عبادة لهم من دون الله ومن الشرك الأكبر الذي لا يغفره الله .

س : اذكر ما يستفاد من هذا الباب ؟

- ج: يستفاد منه:
- ١ تحريم طاعة الرؤساء في معصية الله .
- ٢ أن طاعة العلماء والأمراء في تحليل الحرام وتحريم الحلال عبادة لهم من
   دون الله .
  - ٣ ـ لا تجوز معارضة قول الرسول عَلِيْتُ لرأى أحد .
  - ٤ الوعيد الشديد على من خالف أمر الرسول عليه .
    - والله سبحانه ونعالى أعلم .

# ٣٩ باب قول الله تعالى :

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الذين يزعمون أنهم آمنوا بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك يريدون أن يتحاكموا إلى الطاغوت وقد أمروا أن يكفروا به ويريد الشيطان أن يضلهم ضلالاً بعيداً ﴾ (١)

س : اشرح هذه الآية ثم بين سبب نزولها وما الذي يستفاد منه ؟

جمع: يقول تعالى منكراً على من يدّعي الإيمان بما أنزل على رسوله محمد على الأنبياء الأقدمين وهو مع ذلك يريد أن يتحاكم في فصل الخصومات إلى غير كتاب الله وسنة رسوله من الطواغيت ، وبين تعالى في هذه الآية أن التحاكم إلى الطاغوت مما يأمر به الشيطان ويزينه لمن أطاعه وأنه مما أضل به الشيطان من أضله وأكده بالمصدر ووصفه بالبعد فدل على أن ذلك من أعظم الضلال وأبعده عن الهدى .

وسبب نزول الآية: ما قاله الشعبي: كان بين رجل من المنافقين ورجل من اليهود خصومة فقال اليهودي نتحاكم إلى محمد لأنه عرف أنه لا يأخذ الرشوة (وهي ما يعطيه أحد الخصين للقاضي ليحكم له) وقال المنافق نتحاكم إلى اليهود لعلمه أنهم يأخذون الرشوة. فاتفقا أن يأتيا كاهناً في جهينة فيتحاكم اليه فنزلت. وقيل نزلت في رجلين اختصا، فقال أحدهما نترافع إلى النبي مؤلية وقال الآخر إلى كعب بن الأشرف (اليهودي) ثم ترافعا إلى عمر فذكر له أحدهما القصة فقال للذي لم يرض برسول الله عليه أكذلك قال نعم فضربه بالسيف فقتله. (ذكره الواحدي في أسباب النزول ص ٩٢)

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية ( ٦٠ )

والآية أع من ذلك فإنها ذامة لكل من عدل عن الكتاب والسنة وتحاكم إلى ما سواهما من الباطل وهو المراد بالطاغوت .

( وانظر تفسير ابن كثير جزء ( ١ ) ص ٥١٩ لهذه الآية )

### ويستفاد من قصة سبب النزول:

- أن من دُعِي إلى تحكيم الكتاب والسنة فأبى أنه من المنافقين.
  - ٢ أن من أظهر الكفر والنفاق يقتل .
  - ٣ ـ أن من يحكم بغير ما أنزل الله فإنما يحكم بالطاغوت .
    - ٤ ـ تحريم أخذ الرشوة على الحكم .
- ٥ أن المنافق يكون أشد كراهة لحكم الله ورسول من اليهود والنصارى وأنه أشد عداوة منهم لأهل الإيمان .

قــال تعــالى : ﴿ وإذا قيـل لهم لا تفســدوا في الأرض قــالــوا إنمـا نحن مصلحون ﴾ (١) .

س : اشرح هذه الآية وما الذي تفيده وبين مناسبتها للباب ؟

ج-: يقول الله تعالى إذا قيل للمنافقين لا تفسدوا في الأرض يعنى لا تعصوا في الأرض لأن من عصى الله في الأرض أو أمر بمعصية الله فقد أفسد في الأرض لأن صلاح الأرض والساء إنما هو بطاعة الله ورسوله . ﴿ قالوا إنما نحن مصلحون ﴾ أي نريد أن نداري الفريقين من المؤمنين والكافرين ونصطلح مع هؤلاء وهؤلاء .

وتفيد الآية : عدم الاغترار بأقوال أهل الأهواء وإن زخرفوها والتحذير

<sup>(</sup>١) سورة البقرة أية ( ١١ ) .

من الاغترار بالرأي ما لم يقم على صحته دليل من كتاب أو سنة .

ومناسبة الآية للباب: أن التحاكم إلى غير كتاب الله وسنة رسوله من أعمال المنافقين ومن الإفساد في الأرض ومن الحكم بالطاغوت .

قال تعالى : ﴿ وَلا تَفْسَدُوا فِي الأَرْضُ بَعْدُ إَصَلَاحُهَا ﴾  $^{(1)}$ 

س : اشرح هذه الآية وبين علاقتها بالباب ؟

ج. يقول الله تعالى لا تفسدوا في الأرض بالمعاصى والدعاء إلى غير طاعة الله بعد إصلاح الله لها ببعث الرسل وإنزال الشريعة .

ومناسبة الآية للباب: أن التحاكم إلى غير كتاب الله وسنة رسوله من أعظم ما يفسد في الأرض وأنه لا صلاح لها إلا بتحكيم الكتاب والسنة وهو سبيل المؤمنين.

قال تعالى : ﴿ أَفْحَكُمُ الْجَاهِلِيةَ يَبَغُونَ ، وَمَنْ أَحْسَنُ مَنَ اللهُ حَكَماً لَقُومُ يُوقَنُونَ ﴾ (١) ·

س : اشرح هذه الآية وما الذي تفيده وبين مناسبتها للباب ؟

ج : ينكر الله تعالى على من خرج عن حكم الله المشتل على كل خير الناساهى عن كل شر وعدل إلى ما سواه من الآراء والأهواء والبدع والاصطلاحات التي وضعها الرجال بلا مستند من شريعة الله كا كان أهل الجاهلية يحكون به من الجهالات والضلالات .

وتفيد الآية : التحذير من حكم الجاهلية واختياره على حكم الله ورسوله .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية (٥٦).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة آية (٥٠)

ومناسبة الآية للباب: أن من عدل عن الكتاب والسنة وفضًل حكم الجاهلية عليها فقد حكم بالطاغوت.

عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنها ( أن رسول الله ﷺ قال لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به ) قال النووي حديث صحيح رويناه في كتاب الحجة بإسناد صحيح .

س : اشرح هذا الحديث وبين مناسبته للباب وما هو الهوى ؟

ج : يخبر الرسول عَلِيْكُم أن الإنسان لا يكون مؤمناً كامل الإيمان الواجب حتى تكون محبته تابعة لما جاء به الرسول عَلِيْكُم من الأوامر والنواهي وغيرها فيحب ما أمر به ويعمل به ويكره ما نهى عنه ويجتنبه .

والهوى : ما تهواه النفس وتحبه وتميل اليه .

ومناسبة الحديث للباب: أنه أبان الفرق بين أهل الإيمان وأهل النفاق والمعاصى في أقوالهم وأفعالهم وإراداتهم .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

# ٤٠ \_ باب من جحد شيئاً من الأسماء والصفات

س : ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أن من جحد شيئاً من أساء الله وصفاته فقد أتى بما يناقض التوحيد وينافيه وذلك من شعب الكفر .

قال تعالى : ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالرَّحْمَنَ ﴾ (١) .

س : اذكرسبب نزول هذه الآية وما حكم من جحد شيئًا من أسماء الله وصفاته؟.

ج : سبب نزولها أن مشركي قريش جحدوا اسم الرحمن عناداً وأنكروه فنزلت.

فالرحمن: اسم من أسماء الله تعالى دل هذا الاسم على أن الرحمة صفته سبحانه وهي من صفات الكمال يجب الإيمان بها وإثباتها لله تعالى كا يليق بجلاله وعظمته كسائر أسمائه وصفاته فمن جحد شيئاً منها فهو كافر.

وفي صحيح البخاري (قال على رضى الله عنه حدثوا الناس بما يعرفون أتريدون أن يكذَّب الله ورسوله )

س : ما سبب هذا القول وضح ذلك ؟

ج: سببه والله أعلم ما حدث في خلافته من كثرة إقبال الناس على أهل الحكايات والقصص وأهل الوعظ فيأتون في قصصهم بأحاديث لا تعرف فربما استنكرها بعض الناس وردوها وقد يكون لبعضها أصل ومعنى صحيح فيقع بعض المفاسد بسبب ذلك فأرشدهم أمير المؤمنين رضى الله عنه إلى أنهم لا يحدّثون عامة الناس إلا بما هو معروف ، ينفع الناس في أصل دينهم وأحكامه من بيان الحلال من الحرام الذي كلّفوا به دون ما يشغل عن ذلك مما قد يؤدي إلى رد الحق وعدم قبوله فيفضى بهم إلى التكذيب .

<sup>(</sup>١) سورة الرعد آية ( ٣٠ ) .

وروى عبد الرزاق عن معمر عن ابن طاوس عن أبيه عن ابن عباس أنه رأى رجلاً انتفض لما سمع حديثاً عن النبي را في الصفات استنكاراً لذلك فقال ما فَرَقُ هؤلاء ، يجدون رقة عند محكه ، ويهلكون عند متشابهه .

س: بين معاني الكلمات الآتية: انتفض، ما فرق هؤلاء يجدون رقة، ما مقصود ابن عباس بهذا القول؟

ج : انتفض : من الانتفاض أي تحرك واضطرب من هول ما سمع ، ما فَرَقُ هؤلاء : الفرق الخوف أي ما خوف هؤلاء من آيات الصفات واستنكارهم لها ، أي ليس خوفهم بشيء لإيمانهم ببعض الحديث وكفرهم ببعضه فالاستفهام إنكاري . يجدون رقة : أي لين وقبول للمحكم وهو الواضح الذي لا غموض فيه ويهلكون عند متشابهه : أي ما يشتبه عليهم فهمه ومعرفته فينكرونه .

يشير ابن عباس إلى قوم بمن يحضر مجلسه من عامة الناس فإذا سمعوا شيئاً من محكم القرآن ومعناه حصل معهم الخوف وإذا سمعوا شيئاً من أحاديث الصفات انتفضوا كالمنكرين لها فلم يحصل منهم الإيمان الواجب الذي أوجبه الله على عباده المؤمنين.

س: اذكر ما يستفاد من هذا الباب ؟

ج: يستفاد منه:

١ - عدم إيمان من جحد شيئاً من أسماء الله وصفاته .

٢ - ترك التحديث بما لا يفهمه السامع لأنه يفضى إلى تكذيب الله
 ورسوله الذي هو الهلاك .

٣ ـ وجوب الإيمان بأسماء الله وصفاته .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

### ٤١ ـ باب قول الله تعالى :

# $\phi$ يعرفون نعمة الله ثم ينكرونها وأكثرهم الكافرون $\phi$

س : اشرح هذه الآية وبين مناسبتها لكتاب التوحيد ؟

ج: يذم الله سبحانه من يضيف إنعامه إلى غيره ويشرك به كقول الرجل هذا مالى ورثته عن آبائي ، وكقولهم لولا فلان لم يكن كذا ، وقولهم هذا بشفاعة آلهتنا ، وقولهم كانت الريح طيبة والملاَّح حاذقاً ، ونحو ذلك مما هو جار على ألسنة كثير من الناس .

ومناسبة الآية لكتاب التوحيد: أن إضافة نعم الله إلى غيره بالقلب واللسان كفر ينافي التوحيد.

وأما إضافتها إلى غير الله باللسان مع اعتقاد أنها من عند الله فهو ينافي كال التوحيد لأن الواجب أن تضاف النعم إلى مسديها وهو الله وحده وبذلك يتم التوحيد .

س: ما المقصود بقولهم كانت الريح طيبة والملاَّح حاذقاً ، ومن هو الملاَّح ؟

ج : الملاّح : هو قائد السفينة والمعنى أن الله إذا أجرى السفينة وسلّمها نسبوا ذلك إلى الريح وصاحب السفينة ونسوا ربهم .

س : ما المراد بالنعمة المذكورة في الآية ؟

ج : المراد بها ما أنعم الله به من النعم المعنوية كالإسلام والقرآن وبعثة محمد مِرْقِيَّةٍ والنعم المادية كالصحة والمال وغيرها .

<sup>(</sup>١) سورة النحل آية ( ٨٣ )

س: ما حقيقة هذا الإنكار المذكور في الآية ؟

ج: حقيقته جحد النعم المعنوية والإعراض عنها وعدم إتباعها ونسبة النعم المادية إلى غير الله .

س : ما سبب اختلاف عبارات المفسرين في معنى الآية ؟

ج : سببه شمول الآية لكل ذلك ولغيره مما هو في معناه .

والله سبحانه وتعالى أعلم وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

# ٤٢ ـ باب قول الله تعالى :

# $\phi$ فلا تجعلوا لله أنداداً وأنتم تعلمون $\phi$

س : اشرح هذه الآية وما هي الأنداد وما معنى جعل النَّد لله ؟

ج : يقول الله تعالى لا تشركوا بالله شيئاً من الأنداد التي لا تنفع ولا تضر وأنتم تعلمون أنه لا يزرقكم غيره وقد علمتم أن الذي يدعوكم إليه الرسول من توحيد الله هو الحق الذي لا شك فيه .

قال ابن عباس الأنداد هو الشرك أخفى من دبيب النمل على صفاة سوداء في ظلمة الليل .

والأنداد جمع ند: وهو المثل والنظير والشبيه . ومعنى جعل الند لله صرف أنواع العبادة أو شيء منها لغير الله .

س: ما هو الغرض من هذا الباب ؟

ج : الغرض منه النهى عن الشرك الأصغر كالحلف بغير الله والتشريك بين الله وبين خلقه في الألفاظ كلولا الله وفلان وهذا بالله وبك وكإضافة الأشياء لغير الله كلولا الحارس لأتانا السارق ولولا الدواء الفلاني لهلكت ونحو ذلك فكل هذا وما في معناه ينافي كال التوحيد .

لأن الواو تقتض مساواة المعطوف للمعطوف عليه والواجب أن تضاف الأمور كلها إلى الله ابتداء ويؤتى بعد ذلك بمرتبة السبب فيقال لولا الله ثم كذا ليعلم أن الأسباب مربوطة بقضاء الله وقدره .

عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه (أن رسول الله عليه قال: من حلف

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية ( ٢٢ )

بغير الله فقد كفر أو أشرك ) رواه الترمذي وحسنه وصححه الحاكم .

س : ما معنى « أو » وما نوع هذا الشرك وضح ذلك ؟ وما الذي يفيده الحديث ؟

ج: «أو » يحتمل أنها شك من الراوي ويحتمل أنها عاطفة بمعنى الواو فيكون قد كفر وأشرك فإن اعتقد أن للمحلوف به من العظمة مثل ما لله فهو شرك أكبر وإن لم يعتقد ذلك فهو شرك أصغر ويفيد تحريم الحلف بغير الله وأنه شرك.

وقال ابن مسعود لأن أحلف بالله كاذباً أحب إلى من أن أحلف بغيره صادقاً (١) .

س : لماذا اختار ابن مسعود الحلف بالله كاذباً على الحلف بغيره صادقاً مع أن الحلف بالله كاذباً كبيرة من الكبائر .

ج : اختـار ذلـك لأن الحلف بغير الله شرك والشرك أكبر الكبــائر وإن كان أصغر .

وعن حذيفة رضى الله عنه عن النبي يَلِيَّةٍ قال : ( لا تقولوا ما شاء الله وشاء فلان ) رواه أبو داود بسند صحيح .

وجاء عن إبراهيم النخعي (أنه يكره أن يقول أعوذ بالله وبك ويجوز أن يقول بالله ثم بك . قال ويقول لولا الله ثم فلان ولا تقولوا لولا الله وفلان ) رواه عبد الرزَّاق وابن أبى الدنيا .

س : علل لذلك مع التوضيح وما حكم الاستعادة بغير الله ؟

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني وابن جرير وغيرهما قال المنذري ورواته رواة الصحيح .

ج: تعليل ذلك أن المعطوف بالواو في اللغة العربية لمطلق الجمع فلا تقتضي ترتيباً ولا تعقيباً وتسوية المخلوق بالخالق شرك . بخلاف المعطوف بثم فإن المعطوف بها يكون متأخراً عن المعطوف عليه بملة فلا محذور فيه لكونه صار تابعاً .

والاستعادة بغير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله شرك أكبر ، وإن كانت فيما يقدر عليه الخلوق فهذا جائز ما لم يكن لفظه موهماً التشريك بين الله وغيره .

وهذا إنما هو في الحي الحاضر الذي له قدرة وسبب في الشيء وأما في حق الأموات الذين لا إحساس لهم بمن يدعوهم ولا قدرة لهم على نفع ولا ضر فلا يجوز التعلق عليهم بشيء ما بوجه من الوجوه . والله سبحانه وتعالى أعلم .

# ٤٣ ـ باب ما جاء فين لم يقنع بالحلف بالله

س : ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

جد: هي أن عدم القناعة بالحلف بالله وعدم الرضاء به ينافي كال التوحيد لأن ذلك استخفاف بالله وتنقص له .

س: اذكر المقصود بهذا الباب ومتى يجب رضاء المحلوف لـ ه بالحلف ومتى لا يجب ؟

ج: المقصود أنه إذا توجهت اليمين على خصك وهو معروف بالصدق أو ظاهره الخير والعدالة فيحلف فإنه يجب عليك الرضاء بيمينه إعظاماً لله وإجلالاً له .

أما من عرف منه الفجور والكذب وحلف على ما تيقن كذبه فإنه لا يجب عليك الرضاء بيينه ولا يدخل تكذيبه في الوعيد .

عن ابن عمر رضى الله عنها أن رسول الله على قال: ( لا تحلفوا بآبائكم من حلف بالله فليرض ومن لم يرض فليس من الله ) رواه ابن ماجه بإسناد حسن .

س : ما الذي يفيده هذا الحديث إذكر الشاهد منه للباب ؟

ج : يفيد :

تحريم الحلف بالآباء .

٢ ـ وجوب الصدق في اليمين .

٣ ـ وجوب الرضاء على المحلوف له بالله .

٤ ـ وعيد من لم يرض بالحلف بالله .

والشاهد من الحديث للباب قوله ومن لم يرض فليس من الله .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

## ٤٤ ـ باب قول ما شاء الله وشئت

س: ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أن التشريك بين الله وبين خلقه في المشيئة من الشرك الأصغر المنافى لكمال التوحيد .

عن قتيلة أن يهودياً أتى النبي ﷺ فقال إنكم تشركون تقولون ما شاء الله وشئت وتقولون والكعبة فأمرهم النبي ﷺ (إذا أرادوا أن يحلفوا أن يقولوا ورب الكعبة وأن يقولوا ما شاء الله ثم شئت) رواه النسائي وصححه.

وله أيضاً عن ابن عباس أن رجلاً قال للنبي ﷺ ما شاء الله وشئت فقال أجعلتني لله نداً بل ما شاء الله وحده .

س : من هي قتيلة وما الذي يدل عليه هذا الحديث ؟

ج : قتيلة هي بنت صيفي صحابية مهاجرة ويؤخذ من حديثها :

١ ـ قبول الحق ممن جاء به ولو كان يهودياً .

٧ ـ تحريم قول ما شاء الله وشئت وأنه من الشرك .

٣ ـ أن الذي ينبغي قول ما شاء الله ثم شئت .

٤ ـ النهى عن الحلف بالكعبة وأنه من الشرك .

ولابن ماجة عن الطفيل أخى عائشة لأمها قال: (رأيت كأنى أتيت على نفر من اليهود قلت إنكم لأنتم القوم لولا أنكم تقولون عزير بن الله قالوا وأنتم لأنتم القوم لولا أنكم تقولوا ما شاء الله وشاء محمد . ثم مررت بنفر من النصارى فقلت إنكم لأنتم القوم لولا أنكم تقولون المسيح ابن الله قالوا وإنكم لأنتم القوم لولا أنكم تقولون ما شاء الله وشاء محمد . فلما أصبحت أخبرت بها

من أخبرت ثم أتيت النبي ﷺ فأخبرته قال هل أخبرت بها أحداً قلت نعم .

قال: فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: أما بعد فإن طفيلاً رأى رؤيا أخبر بها من أخبر منكم وإنكم قلتم كلمة كان يمنعنى كذا وكذا أن أنهاكم عنها فلا تقولوا ما شاء الله وشاء محمد ولكن قولوا ما شاء الله وحده) ورواه أحمد والنسائى والطبراني .

س: من هو الطفيل وما رأيك في رؤياه هذه ما الذي يستفاد منها وما معنى قوله إنكم لأنتم القوم وما المقصود بقوله إنكم تقولون كلمة كان يمنعنى كذا وكذا أن أنهاكم عنها وما معنى نفر . ؟

ج : الطفيل هو أخو عائشة أم المؤمنين لأمها صحابى جليل . وهذه الرؤيا حق حيث أقرها رسول الله عَلَيْتُهُ وعمل بمقتضاها فنهاهم أن يقولوا ما شاء الله وحده .

ويستفاد من هذا الحديث: أن الرؤيا الصالحة من أقسام الوحى وأنها قد تكون سببا لشرع بعض الأحكام.

ومعنى قول ه إنكم لأنتم القوم : أي إنكم أنتم الكاملون لولا أنكم تشركون . والنفر : الجماعة .

المقصود بقوله: إنكم تقولون كلمة كان يمنعنى كذا وكذا أن أنهاكم عنها كناية عن شيء لم يذكر وفي بعض الروايات أنه كان يمنعه الحياء منهم وهذا قبل أن يؤمر بإنكارها فلما جاء الأمر الإلهي بالرؤيا الصالحة أنكرها ونهاهم عنها نهياً بليغاً ولم يستح من ذلك .

س : ما الفرق بين قول ما شاء الله ثم شاء فلان وبين قول ما شاء الله وحده ؟

ج : الفرق بينها أن قول ما شاء الله وحده أكمل في الاخلاص وأبعد عن الشرك لأن فيه تصريح بالتوحيد المنافي للشرك من كل وجه .

س: ما معنى حديث ابن عباس المتقدم أن رجلاً قال للنبي عَلَيْكُم ما شاء الله وشئت فقال أجعلتني لله نداً ما شاء الله وحده. وما الذي يستفاد منه ؟ جد: المعنى ما ينبغي أن تسويني في الله بالمشيئة.

ويستفاد منه : أن هذا شرك لوجود التسوية في العطف بالواو وأن من سوى العبد بالله فقد جعله شريكاً لله .

والله أعلم وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين .

# وقول الله تعالى : ﴿ وقالوا ما هي إلا حياتنا الدنيا $\phi$ غوت ونحيا وما يهلكنا إلا الدهر $\phi$ (۱)

س : اشرح هذه الآية وبين مناسبتها لهذا الباب ؟

ج: يخبر الله تعالى عن دهرية الكفار ومن وافقهم من مشركي العرب في إنكارهم المعاد أنهم يقولون ما حياة إلا حياتنا الدنيا التي نحن فيها ولا حياة سواها « نموت ونحيا » أي يموت قوم ويعيش آخرون وما ثم معاد ولا قيامة وما يفنينا إلا مرور الليالي والأيام وطول العمر إنكاراً منهم أن يكون لهم رب يفنيهم ويهلكهم .

ومناسبة الآية للباب: أن الله ذم فيها من نسب الإهلاك إلى الدهر.

في الصحيح عن أبي هريرة عن النبي عَلِيهِ قال قال الله تعالى ( يؤذني ابن آدم يسب الدهر وأنا الدهر أقلب الليل والنهار ) وفي رواية ( لا تسبوا الدهر فإن الله هو الدهر ) متفق عليه .

س: اذكر معنى هذا الحديث وبين مناسبته للباب وما حكم سب الدهر مع التعليل ؟

ج: معناه أنَّ العرب في جاهليتها إذا أصابهم شدة أو بلاء أو نكبة جعلوا يسبون الدهر ويقولون ياخيبة الدهر فيسندون إليه تلك الأفعال وإنما فاعلها هو الله تعالى فكان مرجع سبها إليه لأنه هو المتصرف فيها كا قال: (أقلب الليل والنهار) وتقليبه تصرفه تعالى فيه بما يحبه الناس ويكرهونه.

وقوله ( فإن الله هو الدهر ) فسر هذه الكلمة بالكلمة الأخرى وهي قوله

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية آية ( ٢٤ ) .

( وأنا الدهر أقلب الليل والنهار ) يعنى أنما يجرى فيه من خير وشر بإرادة الله تعالى وتدبيره وعلمه وحكمته لا شريك له في ذلك .

فسب الدهر محرم لأنه مسبة لله وأذية له لقوله : ( يؤذيني ابن آدم يسب الدهر وأنا الدهر ) .

فساب الدهر بين أمرين أما مسبة الله أو الشرك به فإن اعتقد أن الدهر فاعل مع الله فهو مشرك .

وإن اعتقد أن الله وحده هو الفاعل لذلك وهو يسب من فعلـه فقـد سب الله تعالى .

ومناسبة الحديث للباب: أن من أضاف إلى الدهر فعلا من الأفعال أو أمراً من الأمور فقد آذى الله تعالى ولا يضر الله شيئاً.

والله سبحانه وتعالى أعلم .

# ٤٦ ـ باب التسمى بقاضي القضاه ونحوه

س : لماذا أتى المؤلف بهذا الباب وما مناسبته لكتاب التوحيد ؟

ج : أتى المؤلف بهذا الباب إشارة إلى أن التسمى بقاض القضاة ونحوه مثل التسمى بملك الأملاك في المعنى المنهى عنه في هذا الباب .

ومناسبته لكتاب التوحيد: أن التسمي بهذا الاسم ونحوه معصية وأن من اتصف به فقد أتى بما ينافي كال التوحيد .

في الصحيح عن أبي هريرة عن النبي عليه قال: (إن أخنع اسم عند الله رجل تسمى ملك الأملاك لا مالك إلا الله) قال سفيان مثل شاهان شاه وفي رواية أغيض رجل على الله وأخبثه .

س: بين معاني الكلمات الآتية: أخنع، وأغيض، من هو سفيان، وما المقصود بقوله مثل شاهان شاه، اشرح الحديث؟

ج : أخنع : يعنى أوضع ، أغيض من الغيض وهو مثل الغضب والبغض فيكون بغيضاً إلى الله مغضوباً عليه .

سفيان هو ابن عيينة ، وشاهان شاه هو عند العجم في لغتهم عبارة عن <sup>†</sup> لاك ، ومراد سفيان أن الحديث متناول لهذا وما في معناه بأي لغة من كل ما فيه تعاظم .

القضاه وملك الملوك وحاكم الحكام

١٠ الاسم والوصف لا يصلح إلا لله .

س: ما الذي يستفاد من هذا الباب ؟

ج: تحريم التسمى بقاضى القضاه وملك الأملاك ونحوهما والوعيد الشديد على من تسمى بذلك .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

# ٤٧ ـ باب احترام أسماء الله تعالى وتغيير الاسم لأجل ذلك

عن أبي شريح أنه كان يكنى أبا الحكم فقال له النبي الله الله هو الحكم وإليه الحكم فقال إن قومى إذا اختلفوا في شيء أتوني فحكت بينهم فرضي كلا الفريقين فقال ما أحسن هذا . فما لك من الولد قلت شريح ومسلم وعبد الله قال فن أكبرهم قلت شريح قال فأنت أبو شريح ) رواه أبو داود وغيره .

س: ما هي الكنية ؟ .

ج : الكنية ما صدرت بأب أو أم .

س : ما معنى قوله إن الله هو الحكم وإليه الحكم ؟ .

ج : معنى الحكم هو الذي إذا حكم لا يرد حكمه وهذه الصفة لا تليق بغير الله تعالى ، وإليه الحكم أي الفصل بين العباد في الدنيا والآخرة .

س : ما معنى قوله ما أحسن هذا ؟ .

ج : أي ما أحسن الحكم والإصلاح بين الناس.

س : ما الذي يؤخذ من قوله فأنت أبو شريح ؟ .

ج : يؤخذ منه تقديم الأكبر من الأبناء للكنية .

س: ما مناسبة حديث أبي شريح للباب ؟ .

ج : هي أن التسمى بشيء من أساء الله والتكني بها مما ينافي كال التوحيد لأن فيه مشابهة لأساء الله مثل الحكم والله سبحانه وتعالى أعلم .

# ٤٨ ـ باب من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول (أي فهو كافر)

س : ما علاقة هذا الباب بكتاب التوحيد ؟ .

ج : هي أن السخرية والتهكم والاستهزاء بالإسلام والمسلمين كفر ينافي التوحيد .

قال تعالى ﴿ ولئن سألتهم ليقولن إنما كنا نخوض ونلعب قل أبالله وآياته ورسوله كنتم تستهزئون ، لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيمانكم ﴾ (١) .

س : اشرح هذه الآية واذكر ما يستفاد منها ؟ .

ج: يقول الله تعالى: لرسوله محمد على إنك لو سألت أولئك المنافقين الذين تكلموا في حقك وفي حق أصحابك بما لا يليق من الاستهزاء والسخرية ليقولن لك يامحمد معتذرين إغا كنا نخوض ونلعب ونتحدث حديث الركب لنقطع به الطريق ولم نقصد الاستهزاء ولكن أخبرهم أن معذرتهم لا تغنى عنهم من عذاب الله شيئاً وأنهم بهذا التهكم والاستهزاء قد كفروا بعد إيمانهم.

ويستفاد من الآية : تحريم الاستهزاء بالدين وأهله وأنه كفر .

عن ابن عمر ومحمد بن كعب وزيد بن أسلم وقتادة دخل حديث بعضهم في بعض (أنه قال رجل في غزوة تبوك ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء أرغب بطونا ولا أكذب ألسنا ولا أجبن عند اللقاء يعني رسول الله وأصحابه القراء فقال له عوف بن مالك كذبت ولكنك منافق لأخبرن رسول الله وألله فذهب عوف إلى رسول الله وقد ارتحل وركب ناقته فقال يارسول الله وألها كنا الرجل إلى رسول الله وقد ارتحل وركب ناقته فقال يارسول الله إلها كنا

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية ( ٦٥ )

نخوض ونتحدث حديث الركب نقطع به عنا الطريق قال ابن عمر كأني أنظر إليه متعلقاً بنسعة ناقة رسول الله على وإن الحجارة تنكب رجليه وهو يقول إنما كنا نخوض ونلعب فيقول له رسول الله على ﴿ أبالله وآياته ورسوله كنتم تستهزئون لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيمانكم ﴾ ما يلتفت إليه وما يزيده عليه ).

س : ما معنى قول المؤلف دخل حديث بعضهم في بعض ؟ .

جـ: يعنى رواة الحديث أي أنه مجموع من رواياتهم .

س: ما معنى قول المنافقين ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء أرغب بطوناً ولا أكذب ألسناً ولا أجبن عند اللقاء ؟ ومن يقصدون بهذا الكلام ؟ .

ج: معناه أن هؤلاء الذين يقرأون القرآن أكثر رغبة في الأكل وأكذب من ينطق وأكثر الناس جبناً وأخوفهم عند لقاء العدو يعنون رسول الله عَيْسَةٍ وأصحابه ، وقد كذبوا في ذلك فرسول الله عَيْسَةٍ وأصحابه أقل الناس أكلاً وأصدقهم حديثاً وأشجع من كافح وناضل في سبيل الله ، والمنافقون بالعكس ، كا وصفهم الله بذلك .

س : هل إخبار عوف بن مالك لرسول الله عَلَيْكَ بما قاله المنافقون من النهجة أو من النصحية ؟ وما الفرق بينها ؟ .

ج : ليس من النبية بل من النصحية ، والفرق بينها أن النبية تكون على جهة الإفساد والنصيحة تكون على جهة الإصلاح .

س : ما المقصود بنسعة ناقة رسول الله ؟ .

جد: هو سير يجعل زماماً للبعير وقيل هو ما تشد به الرحال .

س : ما معنى قوله ما يلتفت إليه وما يزيده عليه ؟

ج : المعنى أن الرسول عليه للم يلتفت إلى المنافق ولم يقبل عذره لكذبه ولم يزده على قوله ﴿ أَبَالله وآياته ورسوله كنتم تستهزئون ﴾ .

س: اذكر ما يستفاد من حديث الباب المتقدم ؟ .

### ج: يستفاد منه:

١ - أن الإنسان قد يكفر بكلمة يتكلم بها أو عمل يعمله أو اعتقاد
 يعتقده .

- ٢ ـ الخوف من النفاق الأكبر .
- ٣ ـ جواز وصف الرجل بالنفاق إذا ظهر منه ما يدل عليه .
  - ٤ ـ أن الاستهزاء بآيات الله ورسوله كفر .
- هـ أن الإنسان إذا فعل الكفر ولم يعلم أنه كفر لا يعذر بـذلـك بل يكفر وأن السابّ كافر بطريق الأولى .

والله أعلم وصلى الله على نبيِّنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

### ٤٩ ـ باب قوله الله تعالى :

﴿ ولئن أذقناه رحمة منا من بعد ضراء مسته ليقولن هذا لى ﴾ (١)

س: اشرح هذه الآية وبين مناسبتها لكتاب التوحيد ؟ .

ج : يخبر الله تعالى أن الانسان الجحود لنعم ربه في حال الضريهرع إلى الله وينيب إليه وإذا أنعم الله عليه بالصحة وسعة الرزق ينكر ذلك ويقول إنما نلت هذه النعم بمجهودي وعملى واستحقاقي .

ومناسبة الآية لكتاب التوحيد: أن تقييد نعم الله بشكره والثناء عليه بها من كال التوحيد وأن إنكار النعم وجحودها من الكفر الذي ينافى كال التوحيد.

عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه سمع رسول الله على يقول: (إن ثلاثة من بني إسرائيل أبرص وأقرع وأعمى فأراد الله أن يبتليهم ... الحديث) متفق عليه .

س: وضح معاني الكلمات الآتية: أبرص، أقرع، يبتليهم، قدرني الناس، ناقة عشراء، فأنتج هذان، وولد هذا، أتبلغ به في سفري، كابراً عن كابر، فصيرك الله إلى ما كنت، انقطعت بي الحبال، لا أجهدك؟.

ج: أبرص: هو من به داء البرص.

أقرع: هو من به داء القرع ، وهو داء يصيب الصبيان في رءوسهم ثم ينتهي بزوال الشعر كله أو بعضه .

يبتليهم: يختبرهم بنعمته.

<sup>(</sup>١) سورة فصلت آية (٥٠)

قدرني الناس: عدوني قدراً وسخاً فكرهوني .

الناقة العشراء: هي الحامل التي أتى على حملها عشرة أشهر.

فأنتج هذان : أي تولى صاحب الناقة والبقرة نتاجها .

ولَّد هذا : تولى صاحب الشاة ولادتها واعتنى بها وحفظها .

انقطعت بي الحبال: توقفت عنى أسباب الرزق.

أتبلغ به في سفري: أي ما يبلغني أهلي من الزاد.

كابراً عن كابر: وارثاً عن وارث ، وقيل شريفاً كبيراً عن شريف كبير.

فصيرك الله إلى ما كنت : أي ردك إلى ما كنت عليه سابقاً من البرص أو القرع والفقر .

لا أجهدك : لا أشق عليك في رد شيء تأخذه من مالي في سبيل الله عز وجل .

س: ما الذي يستفاد من حديث أبي هريرة في قصة الأبرص والأقرع والأعمى ، وبين مناسبته للباب ؟

#### ج: يستفاد منه:

١ - أن من جحــد نعم الله ولم يعترف بهــا ونسبهــا إلى غيره فقــد تعرض لسخط الله وأليم عذابه .

٢ - أن من اعترف بنعم الله ونسبها إليه وأدى حق الله فيها من زكاة وغيرها أنه قد استحق رضي الله وثوابه .

ومناسبته للباب: أن فيه وعيد لمن أنكر نعم الله وأضافها إلى غيره.

س: ما معنى قوله تعالى : ﴿ قال إنما أوتيته على علم عندى ﴾ (١)

ج : المعنى أن الله تعالى لما أنعم على قارون بالأموال الكثيرة أنكر أن تكون من عند الله وزعم أنه إنما نالها على علم منه بوجوه المكاسب ، وقيل على علم من الله أنه مستحق لذلك وقد كذب . وإنما هو مجرد فضل من الله وإحسان ونعمة أنعم بها عليه ليختبره أيطيع أم يعصى وهو الحكيم العليم .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

<sup>(</sup>١) سورة القصص الآية ٧٨

# ٥٠ ـ باب قول الله تعالى : ﴿ فلما آتاهما صالحاً جعلاً له شركاء فيما آتاهما فتعالى الله عما يشركون (١)

س : اشرح هذه الآية وبين مناسبتها لكتاب التوحيد .

ج : يخبر الله تغالى عن الأبوين آدم وحواء أنها لما رزقها ولداً صالحاً أي بشراً سوياً كما سألاه لم يؤديا شكر هذه النعمة على الوجه المرضي كا وعدا بذلك بل أشركا في طاعة الله حيث عبّداً ولدهما لغير الله فسمياه عبد الحارث . ثم نزه نفسه عن شرك المشركين به في عبادته وطاعته .

ومناسبة الآية لكتاب التوحيد: أنها دلت على أن تعبيد الأولاد لغير الله شرك ينافي التوحيد.

عن ابن عباس رضي الله عنها قال: (لما تغشاها آدم حملت فأتاهما إبليس فقال إني صاحبكا الذي أخرجتكا من الجنة لتطيعاني أو لأجعلن له قرنى أيّل فيخرج من بطنك فيشقه ولأفعلن ولأفعلن يخوفها سمياه عبد الحارث فأبيا أن يطيعاه فخرج ميتاً ثم حملت فأتاهما فقال مثل قوله فأبيا أن يطيعاه فخرج ميتاً ثم حملت فأتاهما فذكر لهما فأدركهما حب الولد فسمياه عبد الحارث فذلك قوله ﴿ جعلا له شركاء فيا آتاهما ﴾ رواه ابن أبي حاتم . وله بسند صحيح عن قتادة قال : شركاء في طاعته ولم يكن في عبادته .

وله بسند صحيح عن مجاهد في قوله ﴿ لَئُن آتيتنا صالحاً ﴾ قال: أشفقا أن لا يكون إنساناً وذكر معناه عن الحسن وسعيد وغيرهما.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية ( ١٩٠ )

س: بين معاني الكلمات الآتية : أيَّل ، الحارث ، أدركها ، أشفقا .

ج : الأيّل : ذكر الأوعال ، والحارث : إبليس ، أدركهما : غلب عليهما ، أشفقا : خافا .

س: ما الفرق بين الشرك في الطاعة والشرك في العبادة ؟ .

ج : الفرق بينها أن الشرك في الطاعة يكون بمجرد التسمية فقط ولا يقصد تعبيده لغير الله وهو معنى قوله « جعلا له شركاء » كا قال قتادة شركاء في طاعته ولم يكن في عبادته .

وأما الشرك في العبادة فهو أن يقصد تعبيده لغير الله وهو الذي أراده إبليس لعنه الله من الأبوين .

قال ابن حزم اتفقوا على تحريم كل اسم معبّدا لغير الله كعبد عمر وعبد الكعبة وما أشبه ذلك حاشا عبد المطلب.

س: اشرح قول ابن حزم هذا ولماذا استثنى عبد المطلب من العموم ؟ .

ج : حكى أبو محمد ابن حزم عالم الأندلس اتفاق العلماء على تحريم ما عبّد لغير الله لأنه شرك في الربوبية والإلهية لأن الخلق كلهم ملك لله وعبيد له وهو ربهم ومعبودهم الذي لا يستحق العبادة غيره .

واستثنى عبد المطلب من العموم لأن أصله من عبودية الرق وعبد المطلب هو جد النبي عليه واسمه شيبة بن هاشم بن عبد مناف . وسبب تسميته عبد المطلب أن أهل مكة لما رأوه مع عمه المطلب حين قدم به من المدينة وكان قد نشأ بها ورأو لونه متغيراً بسبب السفر والشمس ظنوه عبداً للمطلب فسموه بذلك ولهذا استثني من العموم .

س: ما هو المقصود من هذا الباب ؟ .

ج : المقصود منه أن من أنعم الله عليهم بالأولاد وكمل الله عليهم النعمة بهم بأن جعلهم صالحين في أبدانهم وتمام ذلك أن يصلحوا في دينهم فعليهم أن يشكروا الله على إنعامه وأن لا يعبدوا أولادهم لغير الله أو يضيفوا النعم لغيره فإن ذلك كفر للنعم مناف للتوحيد .

#### تنبيه:

ما ورد من أن المقصود بقوله تعالى : ﴿ جعلا لـه شركاء فيما آتاهما ﴾ آدم وحواء هو قول جمهور المفسرين وورد فيه الحديث الذي رواه أحمد عن الحسن البصري عن سمرة قال ابن كثير وهو معلول من ثلاثة أوجه ذكرها في تفسيره جزء ٢ ص ٢٧٤ وفيه أثر عن ابن عباس رواه ابن أبي حاتم وتقدم . قال ابن كثير وكأنه والله أعلم أصله مأخوذ من أهل الكتاب .

والذي عليه المحققون من المفسرين وفي مقدمتهم الحسن البصري التابعي الجليل ثم الإمام ابن كثير في تفسيره أن المقصود بقوله تعالى ﴿ جعلا لَهُ شَرِكَاءُ فَيَا آتَاهُمَا ﴾ المشركون من ذريتها .

روى ابن جرير بسنده عن الحسن قال كان هذا في بعض أهل الملل ولم يكن بآدم. وعن قتادة قال: كان الحسن يقول هم اليهود والنصارى رزقهم الله أولاداً فهودوا ونصروا، قال ابن كثير: وهذه أسانيد صحيحة عن الحسن رضي الله عنه أنه فسر الآية بذلك وهو من أحسن التفاسير وأولى ما حملت عليه الآية. والله سبحانه وتعالى أعلم.

وقال ابن جزي في تفسيره وهذا القول أصح لثلاثة أوجه .

١ ـ أحدها أنه يدل على أن الذين أشركوا هم أولاد آدم وذريته لقوله
 تعالى ﴿ فتعالى الله عما يشركون ﴾ .

٢ ـ الثاني أنه يقتضي براءة آدم وزوجه من قليل الشرك وكثيره وذلك هو
 حال الأنبياء عليهم الصلاة والسلام .

٣ ـ الثالث أن ما ذكروا من قصة آدم وتسمية الولد عبد الحارث يفتقر إلى نقل بسند صحيح وهو غير موجود في تلك القصة (١) .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

<sup>(</sup>١) كتاب التسهيل لعلوم التنزيل جزء ٢ ص ٥٦

#### ٥١ ـ باب قول الله تعالى :

﴿ ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها وذروا الذين يلحدون في أسمائه سيجزون ما كانوا يعملون ﴾ (۱) .

س : اشرح هذه الآية وبين مناسبتها لكتاب التوحيد ؟ .

ج : أخبر الله سبحانه وتعالى أن له أسماء وأنها حسنى أي قد بلغت الغاية في الحسن فلا أحسن منها ولا أكمل وأمرنا أن ندعوه بها أي نثني عليه ونسأله بها . وأمرنا أن نترك من عارض من الجاهلين الملحدين وأن لا نعدل بأسمائه وحقائقها ومعانيها عن الحق الثابت أو أن نُدخِل فيها ما ليس منها .

ثم توعد الملحدين في أسمائه بأنه سيجازيهم في الآخرة ويعذبهم بما عملوا.

ومناسبة الآية لكتاب التوحيد: أن الإلحاد في أساء الله ونفيها وتعطيلها ينافي التوحيد والإيمان .

س : بين مقصود المؤلف بهذا الباب ؟ .

ج : مقصوده الرد على من يتوسل بالأموات وأن المشروع هو التوسل بأساء الله وصفاته والأعمال الصالحة .

س : ما هو الإلحاد وما معنى الإلحاد في أساء الله واذكر أنواعه مع التثيل لها ؟ .

س: الإلحاد هو العدول عن القصد والميل والإنحراف ومنه اللحد في القبر لانحرافه إلى جهة القبلة .

ومعنى الإلحاد في أسماء الله العدول بها وبحقائقها ومعانيها عن الحق الشابت

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية ( ١٨٠ )

وهو أنواع .

١ ـ تسمية الأصنام بها كا يفعله المشركون حيث سموا اللات من الإله والعزى من العزيز ومناة من المنان .

٢ ـ تسميته تعالى بما لا يليق بجلاله كتسمية النصارى له أباً .

٣ ـ وصفه تعالى بالنقائص كقول اليهود إن الله فقير وقولهم إنه استراح ،
 وقولهم يد الله مغلولة .

٤ - تعطيل الأسماء الحسنى عن معانيها وجحد حقائقها كقول من يقول من الجهمية في أسماء الله أنها ألفاظ مجردة لا تتضن صفات ولا معاني فيقولون في السميع البصير مثلاً سميع بلا سمع بصير بلا بصر ونحو ذلك تعالى الله عن قولهم .

٥ ـ تشبيه صفاته تعالى بصفات خلقه كا يفعله المشبه فيقولون لـه وجـه كوجهي ويد كيدي تعالى الله عن قول الملحدين علواً كبيراً .

س : اذكر مذهب أهل السنة والجماعة في أسماء الله وصفاته .

ج: مذهبهم في ذلك الإيمان بأسماء الله وصفاته التي وصف الله بها نفسه ووصفه بها رسوله وإثباتها على ما يليق بجلال الله وعظمته إثباتاً بلا تمثيل وتنزيهاً بلا تعطيل كا قال تعالى: ﴿ ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ﴾ (١) .

س : ما مثال الأسماء الحسني ؟

ج : الرحمن الرحم ، السميع البصير ، العزيز الحكيم ، الحليم العظيم ، العليُّ الكبير ، الحي القيوم .

<sup>(</sup>١) سورة الشورى آية ( ١١ ) .

عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: ( إن لله تسعة وتسعين اسماً من أحصاها دخل الجنة ) رواه البخاري ومسلم.

س: ما معنى إحصائها ؟ وهل هي منحصرة في هذا العدد مع ذكر الدليل ؟

ج: لإحصائها ثلاث مراتب .

١ ـ إحصاء ألفاظها وعددها .

٢ - فهم معانيها ومدلولها .

٣ ـ دعاء الله بها دعاء عبادة وثناء ودعاء مسألة وطلب .

وهي غير منحصرة في هذا العدد بدليل قوله عَلِيلَةٍ أسألك اللهم بكل اسم هو لك سميت به نفسك أو أنزلته في كتابك أو علمته أحداً من خلقك أو استأثرت به في علم الغيب عندك (١) فجعل أسماءه ثلاثة أقسام: قسم سمَّى به نفسه فأظهره لمن شاء من خلقه ، وقسم أنزل به كتابه وتَعرَّف به إلى عباده ، وقسم استأثر به في علم غيبه فلم يطلع عليه أحداً من خلقه .

س : ما كيفية سؤال الله بأسائه الحسني ؟

ج: يسأل لكل مطلوب بالاسم المقتضى لذلك المطلوب المناسب لحصوله. فمن سأل الله العلم سأله باسمه العلم ، ومن سأله الرزق سأله باسمه الرزّاق ، تقول يا علم علمني ، يارزّاق ارزقني ، يارحمن ارحمني ، وهكذا بقية الأسماء الحسنى .

س : كم أركان الإيمان بالأسماء الحسني وما هي ؟

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد وأبو حاتم وابن حبان في صحيحه .

ج: ثلاثة: الإيمان بالاسم وبما دل عليه من المعنى وبما تعلق به من الآثار فنؤمن بأنه عليم ذو علم عظيم يعلم كل شيء ، رحيم ذو رحمة اتصف بها ورحمته وسعت كل شيء ، قدير ذو قدرة عظيمة ويقدر على كل شيء ، وهكذا بقية الأساء الحسنى والصفات العليا لربنا تبارك وتعالى .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

#### ٥٢ ـ باب لا يقال السلام على الله من عباده

س : ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أن اسم السلام لا يصلح إلا لله فمن سمى به غير الله فقد أتى بما يناقض التوحيد وينافيه .

في الصحيح عن ابن مسعود رضى الله عنه قال: كنا إذا كنا مع النبي الصلاة قلنا السلام على الله من عباده ، السلام على فلان وفلان فقال النبي الله والسلام على الله فإن الله هو السلام ) رواه البخاري ومسلم .

س: اشرح هذا الحديث مبيناً معنى السلام المطلوب عند التحية في قول المسلّم السلام عليكم ؟

ج : كان الصحابة رضى الله عنهم في أول الإسلام يقولون في الصلاة قبل أن يفرض عليهم التشهد السلام على الله من عباده ، السلام على جبريل وميكائيل فنهاهم النبي عَلِيلِيٍّ عن ذلك لأن السلام دعاء بالسلامة والله تعالى هو المدعو وهو السلام أي السالم من كل عيب ونقص وعن مماثلة أحد من خلقه .

وهو المسلّم لعباده من الآفات والبليات فالعباد لن يبلغوا ضره فيضروه ولن يبلغوا نفعه فينفعوه بل هم الفقراء إليه المحتاجون إليه في جميع أحوالهم وهو الغنى الحميد .

ومعنى السلام المطلوب عند التحيه اسم من أساء الله وطلب السلامة منه فعنى السلام عليكم أي نزلت سلامة الله عليكم وحلت بكم .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

#### ٥٣ ـ باب قول اللهم اغفر لي إن شئت

س : ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أن تعليق الدعاء بالمشئية مما ينافي كال التوحيد لأنه سوء أدب مع الله حيث أنه يوهم دعوى الاستغناء عن مغفرة الله .

في الصحيح عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال لا يقل أحدكم اللهم اغفر لي إن شئت اللهم ارحمنى إن شئت ليعزم المسألة فإن الله لا مكره له ولمسلم ( وليعظم الرغبة فإن الله لا يتعاظمه شئء أعطاه ) .

س : ما معنى قوله عَلَيْتُهُ ليعزم المسألة ؟

ج : أي ليجزم في مسألته وليحقق رغبته .

س : ما فائدة قوله عَرِيشِهِ فإن الله لا مكره له ؟

ج : إظهار لعدم فائدة تقييد الاستغفار والرحمة بالمشيئة فإن الله لا يضطره دعاء ولا غيره إلى فعل شيء بل يفعل ما يريد بخلاف المخلوق فإنه قد يعطى وهو كاره .

س : ما المقصود من قوله وليعظم الرغبة ؟

ج : أي ليلح في سؤاله لربه حاجته فإنه يعطى العظائم كرماً وجوداً و إحساناً.

س : ما معنى قوله ( فإن الله لا يتعاظمه شيء أعطاه ) ؟

جـ : أي ليس شيء عنده بعظيم لكمال غناه وإن عظم في نفس المخلوق .

س : لماذا نهى عن تعليق الدعاء بالمشيئة مع أن الأمور كلها لا تكون إلا بمشئة الله ؟

ج : لأن الدعاء عبودية لله ولا تتم إلا بالطلب الجازم الذي لا تردد فيه. والله سبحانه وتعالى أعلم .

#### ٥٤ ـ باب لا يقول عبدي وأمتي

س: ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أن إطلاق هاتين الكامتين على غير الله مما ينافي كال التوحيد لما فيها من التشريك في اللفظ بين الخالق والمخلوق .

في الصحيح عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عليه قال: ( لا يقل أحدكم أطعم ربك ، وضيء ربك وليقل سيدي ومولاي ولا يقل أحدكم عبدي وأمتي وليقل فتاي وفتاتي وغلامي ) رواه البخاري ومسلم .

س: اشرح هذا الحديث واذكر ما يستفاد منه ؟

ج: نهى النبي عَلِيْ عن هذه الألفاظ تحقيقاً للتوحيد وسداً لوسائل الشرك لأن الله تعالى هو رب العباد جميعهم فإذا أطلق على غيره شاركه في الاسم فنهى عن ذلك تعظيماً لله تعالى وأرشد عَلِيْ إلى ما يقوم مقام هذه الألفاظ وهو قول سيدي ومولاي لأن مرجع السيادة إلى معنى الرئاسة والمولى من ولاية الأمر وكذلك نهى عن قول عبدي وأمتي لأن العبيد عبيد الله والإماء إماء الله كا قال تعالى: ﴿ إن كل من في السموات والأرض إلا آت الرحمن عبداً ﴾ (١).

ما يستفاد من هذا الحديث:

- ١ ـ النهى عن قول عبدي وأمتي .
- ٢ ـ لا يقول العبد ربي ، ولا يقال له أطعم ربك .
  - ٣ ـ أن السيد يقول فتاي وفتاتي وغلامي .

<sup>(</sup>١) سورة مريم آية ( ٩٣)

- ٤ ـ أن العبد يقول سيدي ومولاي .
- ٥ ـ أن المقصود من ذلك تحقيق التوحيد والبعد عن الشرك . والله سبحانه وتعالى أعلم .

#### ٥٥ ـ باب لا يرد من سأل بالله

س : ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أن رد من سأل بالله مما ينافي كال التوحيد لأن رده دليل على عدم إعظام الله تعالى .

عن ابن عمر رضي الله عنها قال: قال رسول الله على (من سأل بالله فأعطوه ومن استعاذ بالله فأعيذوه ومن دعاكم فأجيبوه ومن صنع إليكم معروفاً فكافئوه فإن لم تجدوا ما تكافئونه فادعوا له حتى تروا أنكم قد كافئتموه) رواه أبو داود والنسائى بسند صحيح.

س : ما المقصود بقوله عَلِيَّ : ( من سأل بالله فأعطوه ) ؟

ج : أي إذا قال أسألك بالله أو بوجه الله فأعطوه ما سأل ، ما لم يسأل حراماً تعظيماً لله .

س : ما معنى قوله : ( ومن استعاذ بالله فأعيذوه ) ؟

ج : أي من استجار بالله فأجيروه فإذا قال أعوذ بالله من شرك أو من شر فلان فادفعوا الشرعنه .

س : ما المراد بقوله : ( ومن دعاكم فأجيبوه ) ؟

ج : أي من دعاكم إلى طعام ونحوه فأجيبوا دعوته وهذا من حقوق المسلمين بعضهم على بعض وهو من أسباب الألفة والحبة بين المسلمين .

س : ما معنى قوله : ( ومن صنع إليكم معروفاً فكافئوه ) ؟

ج : أي من أحسن إليكم فجازوه على إحسانه والمكافأة على المعروف من المروءة التي يحبها الله ورسوله .

س: لماذا أمر بمكافأة المعروف ؟

ج : ليخلص القلب من إحسان الخلق لأنك إذا لم تكافى من أحسن إليك بقى في قلبك له نوع عبودية فشرع قطع ذلك بالمكافأة .

س : ما المقصود بقوله عليه : ( فإن لم تجدوا ما تكافئونه فادعوا له ) ؟

ج: أي إذا لم تقدروا على مكافأة من أحسن إليكم فادعوا له . أرشدهم صلى الله عليه وسلم إلى أن الدعاء في حق من لم يجد المكافأة مكافأة للمعروف فقد قال صلى الله عليه وسلم : ( من صنع إليه معروف فقال لفاعله جزاك الله خيراً فقد أبلغ في الثناء ) (١) .

س : ما معنى قوله : ( حتى تروا أنكم قد كافأتموه ) ؟

ج : أي حتى تظنوا أو تعلموا أنكم قد قمتم بمكافأته .

س : ما هو الشاهد من حديث ابن عمر المتقدم للباب؟ وما الذي يستفاد منه؟

جـ: قوله : ( ومن سألكم بالله فأعطوه )

#### ويستفاد منه:

- ١ ـ وجوب إعاذة من استعاذ بالله .
- ٢ ـ وجوب إعطاء من سأل بالله ما لم يسأل حراماً أو مكروهاً .
  - ٣ ـ الحث على إجابة الدعوة .
  - ٤ ـ الترغيب في المكافأة على المعروف .
- . ٥ ـ أن الدعاء مكافأة لمن لم يقدر إلا عليه . والله سبحانه وتعالى أعلم .

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي والنسائي وابن حبان في صحيحه عن أسامة بن زيد ورمز السيوطي لصحته .

#### ٥٦ ـ باب لا يسأل بوجه الله إلا الجنة

س : ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أن السؤال بوجه الله غير الجنة معصية ينافي كال التوحيد حيث نهى عنه ولعن فاعله .

عن جابر قال قال رسول الله ﷺ ( لا يسأل بوجه الله إلا الجنة ) رواه أبو داود .

س: اشرح هذا الحديث واذكر ما يستفاد منه ؟

ج: هذا الحديث خطاب للسائل وأن عليه أن يحترم أساء الله وصفاته وأن لا يسأل شيئاً من المطالب الدنيوية بوجه الله بل لا يسأل بوجهه إلا أهم المطالب وأعظم المقاصد وهي الجنة بما فيها من النعيم المقيم ورضى الرب والنظر إلى وجهه الكريم والتلذذ بخطابه فهذا المطلب الأسنى هو الذي يسأل بوجه الله ، وأما المطالب الدنيوية والأمور الدينية وإن كان العبد لا يسألها إلا من ربه فإنه لا يسألها بوجه الله فقد جاء الوعيد على ذلك ففي الحديث: (ملعون من سأل بوجه الله فنع سائله ما لم يسأل هجراً) (۱).

#### ويستفاد من الحديث:

- ١ ـ أنه لا يسأل بوجه الله إلا أهم المطالب وهي الجنة .
- ٢ إثبات صفة الوجه لله تعالى كما يليق بجلاله وعظمته .
  - والله سبحانه وتعالى أعلم .

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الكبير عن أبي موسى ورمز السيوطي لحسنه .

#### ٥٧ ـ باب ما جاء في لو

س: ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أن من قال لو معارضاً بها أقدار الرب تعالى كالبلايا والمصائب إذا جرى بها القدر فإن هذا مما ينافي كال التوحيد .

س : وضح حكم استعال كلمة لو مع التثيل ؟

ج : هو على قسمين مذموم ومحمود فإن استعملت على أمر ماض وحمل عليها الضجر والحزن وضعف الإيمان بالقضاء والقدر كان مذموماً لما في ذلك من الإشعار بعدم الصبر والأسف على ما فات مما لم يكن استدراكه .

وإن استعملت على أمر مستقبل وحمل عليها الرغبة في الخير والإرشاد والتعليم كان محوداً .

مثال الجائز: قوله صلى الله عليه وسلم: لولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواك مع كل وضوء . أخرجه مالك وأحمد والنسائي وصححه ابن خزيمة .

ومثال المذموم: قوله تعالى إخباراً عن المنافقين ﴿ يقولون لو كان لنا من الأمر شيء ما قتلنا ها هنا ﴾ وقول الله تعالى: ﴿ الذين قالوا لإخوانهم وقعدوا لو أطاعونا ما قتلوا ﴾ (١) .

س: اشرح هذه الآية ﴿ الذين قالوا لإخوانهم وقعدوا لو أطاعونا ما قتلوا ﴾ وفين نزلت ؟

جم : يقول تعالى إخباراً عن المنافقين الذي قالوا لإخوانهم ممن قتلوا في غزوة أحد مع رسول الله عليه الصلاة والسلام لو سمعوا مشورتنا عليهم بالقعود وعدم

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية ( ١٦٨ )

الخروج إلى الجهاد ما قتلوا مع من قتل.

نزلت هذه الآية في عبد الله بن أبي بن سلول رأس المنافقين وأصحابه الذين تخلفوا عن رسول الله عليه في غزوة أحد .

قال تعالى : ﴿ يقولون ليو كان لنا من الأمر شيء ما قتلنا ها هنا ﴾ (١) .

س: من الذي قال هذا الكلام ، ومتى ، ولماذا ، اذكر مناسبة الآيتين للباب ؟

ج : قاله بعض المنافقين يوم غزوة أحد لجزعهم وخوفهم من ذلك اليوم . ومناسبة الآيتين للباب : أن الله ذم فيها المنافقين على معارضة القدر بلو .

في الصحيح عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: (احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجز وإن أصابك شيء فلا تقل لو أني فعلت كذا لكان كذا وكذا ، ولكن قبل قبر الله وما شاء فعل فإن لو تفتح عمل الشيطان) رواه مسلم في صحيحه .

س: اشرح هذا الحديث واذكر ما يستفاد منه ؟

ج: يرشد الرسول عَلِيْكُم إلى الحرص على ما ينفع مع الاستعانة بالله والحرص والجد والاجتهاد. والمراد حرص الإنسان على فعل الأسباب التي تنفعه في دنياه وأخراه مما شرعه الله لعباده وأمرهم به ويكون في حال فعله للسبب مستعيناً بالله وحده معتداً عليه في ذلك. ثم نهاه عن العجز وهو ترك العمل والركون إلى الكسل وتمنى الخير مع عدم القيام بأسبابه وأرشده إذا أصابه ما

<sup>(</sup>١) سورة أل عمران آيةً ( ١٥٤ ) .

يكره أن يُسَلِّم للقضاء والقدر ويرضى ويحتسب الثواب عليه . ونهاه عن استعال لو وأخبر أنها تفتح عمل الشيطان لما فيها من التأسي على ما فات والتحسر ومعارضة القدر .

#### ويستفاد من الحديث:

- الأمر بالحرص على ما ينفع مع الاستعانة بالله .
  - ٢ ـ النهي عن ضد ذلك وهو العجز .
- ٣ ـ النهي عن قول لو إذا أصابك شيء لأنها تفتح عمل الشيطان .
  - ٤ ـ الإرشاد إلى الكلام الحسن وهو قول قدَّر الله وما شاء فعل .
    - والله سبحانه وتعالى أعلم .

#### ٥٨ ـ باب النهي عن سب الريح

س : ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

جـ ـ هي أن الريح في تدبير مدبر وهو الله تعالى فسبها اعتراض عليه فهو قادح في التوحيد .

عن أبي بن كعب رضي الله عنه أن رسول الله على الله على الله على الله على الربح فإذا رأيتم ما تكرهون فقولوا اللهم إنا نسألك من خير هذه الربح وخير ما فيها وخير ما أمرت به ونعوذ بك من شر هذه الربح وشر ما فيها وشر ما أمرت به ) صححه الترمذي .

س : اشرح هذا الحديث واذكر ما يستفاد منه ؟

جـ ينهي رسول الله عَلَيْ عن سب الريح لأنها إنما تهب عن إيجاد الله تعالى وخلقه لها وأمره فمسبتها مسبة للفاعل الحقيقي وهو الله سبحانه ، ويقول عليه الصلاة والسلام حينا ترون ما تكرهون من الريح إذا هبت من شدة أو برودة أو حرارة فارجعوا إلى ربكم بالتوحيد والدعاء فأرشد صلى الله عليه وسلم أمته إلى ما فيه أدب مع الله وخضوع وتسليم لأمره وما ينفعهم من الدعاء الصالح عند هبوب الريح وهو سؤاله تعالى خيرها وخير ما فيها والاستعادة من شرها وشر ما فيها ، فتضن هذا الدعاء عبودية الله وطاعته وطاعة رسوله واستدفاع الشرور به والتعرض لفضله ونعمته .

#### ويستفاد من الحديث:

- ١ ـ النهي عن سب الريح .
- ٢ ـ الإرشاد إلى الكلام النافع إذا رأى الإنسان ما يكره عند هبوب الريح.
  - ٣ ـ الإرشاد إلى أنها مأمورة مدبرة .

٤ ـ أنها قد تؤمر بخير وقد تؤمر بشر .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

#### ٥٩ ـ باب قول الله تعالى :

### ﴿ يَظْنُونَ بِاللهُ غَيْرِ الْحَقِّ ظَنِ الْجَاهِلِيةِ ﴾ (١)

وقوله : ﴿ الظانين بالله ظن السوء عليهم دائرة السوء ﴾ (١)

س: ما المقصود بالذين يظنون بالله غير الحق وما هو الظن الذي ظنوه به ، وما المقصود بظن السوء ولماذا كان ظن سوء ؟

ج: هم المنافقون وهذا الظن هو أنهم ظنوا أن الله سبحانه لا ينصر رسوله وأن أمره سيضحل ويذهب ويتلاشى وأن ما أصابهم لم يكن بقدر الله وحكمته. ففسر هذا الظن بإنكار الحكمة وإنكار القدر وإنكار أن يتم الله أمر رسوله وأن يظهره على الدين كله.

وهذا هو ظن السوء الـذي ظنـه المنـافقون والمشركون وإنمـا كان ظن سوء لأنه ظن ما يليق بالله سبحانه وما يليق بحكمته وحمده ووعده الصادق .

س: ما هو الطريق إلى السلامة من ظن السوء بالله الذي وقع فيه أكثر الناس ؟

ج: هو معرفة الله ومعرفة أسمائه وصفاته وموجِب حكمته وحمده والتوبة والاستغفار من هذا الظن .

س : ما الذي أراد المؤلف بهذا الباب ؟

ج : أراد التنبيه على وجوب حسن الظن بالله تعالى لأن ذلك من واجبات التوحيد وذلك أنه لايتم للعبد إيمان ولا توحيد حتى يعتقد جميع ما أخبر الله به من أسائه وصفاته وكاله ، وتصديقه بكل ما أخبر به وأنه يفعله

<sup>(</sup>١)سورة آل عمران آية ( ١٥٤ ) .

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح آية ( ٦ ) .

وما وعد به من نصر الدين وإحقاق الحق وإبطال الباطل فاعتقاد هذا من الإيمان ، وكل ظن ينافي ذلك فإنه من ظنون الجاهلية المنافية للتوحيد لأنها سوء ظن بالله ونفى لكاله وتكذيب لخبره وشك في وعده .

والله سبحانه وتعالى أعلم .

## ٦٠ ـ باب ما جاء في منكرى القدرأي من الوعيد الشديد )

س : ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أن إنكار القدر مناف للإيمان والتوحيد .

س : ما حكم الإيمان بالقدر مع ذكر الدليل ؟

ج : واجب وركن من أركان الإيمان الستة .

قال تعالى : ﴿ إِنَا كُلُّ شَيء خُلْقَنَاه بِقُدْر ﴾ (١) .

س : ما كيفية الإيمان بالقدر ؟ وبين مراتبه ؟

ج: هي أن تعتقد أن ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن وأنه لا يكون في الوجود شيء إلا بمشيئة الله وقدرته وأن ما أصابك لم يكن ليخطأك وما أخطأك لم يكن ليصيبك.

ومراتب الإيمان بالقدر أربع:

١ علم الله بالأشياء قبل كونها .

٢ - كتابته لها قبل خلق الساوات والأرض.

٣ ـ مشيئته لها المتناولة لكل موجود .

٤ ـ خلقه لها وإيجاده وتكوينه .

وقال ابن عمر ( والذي نفس ابن عمر بيده لو كان لأحدهم مثل أحد ذهباً ثم أنفقه في سبيل الله ما قبله الله منه حتى يؤمن بالقدر ثم استدل

<sup>(</sup>١) سورة القمر آية ( ٤٩ ) .

بقول النبي ﷺ الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره ) رواه مسلم .

س : ما الذي يستقاد من هذا الحديث واذكر مناسبته للباب ؟

ج: يستفاد منه:

١ ـ وجوب الإيمان بالقدر وأنه أصل من أصول الإيمان .

٢ ـ أن من لم يؤمن بالقدر فقد ترك أصلاً من أصول الدين وجحده .

٣ - إحباط عمل من لم يؤمن بالقدر خيره وشره ، وهذه هي مناسبة الحديث للباب .

وعن عبادة بن الصامت أنه قال لابنه: (يابني إنك لن تجد طعم الإيمان حتى تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطأك وما أخطأك لم يكن ليصيبك. ممعت رسول الله على يقول: إن أول ما خلق الله القلم فقال له اكتب فقال: رب ماذا أكتب؟ قال اكتب مقادير كل شيء حتى تقوم الساعة. يابني ممعت رسول الله على يقول: من مات على غير هذا فليس مني) رواه أحمد وأبو داود والترمذي وقال حديث حسن صحيح غريب.

وفي رواية لأحمد ( إن أول ما خلق الله القلم فقال اكتب فجرى في تلك الساعة بما هو كائن إلى يوم القيامة ) .

وفي رواية لابن وهب (قال رسول الله يَهِيُّ فن لم يؤمن بالقدر خيره وشره أحرقه الله بالنار).

س : اذكر ما يستفاد من هذا الحديث وبين مناسبته للباب ؟

ج: يستفاد منه:

١ - بيان شمول علم الله تعالى وإحاطته بما كان وما يكون في الدنيا والآخرة .

٢ - الوعيد الشديد على عدم الإيان بالقدر ، وهذه هي مناسبة الحديث للباب .

٣ ـ أن أحداً لن يجد طعم الإيان حتى يؤمن به .

٤ ـ براءته عليه من لم يؤمن به .

الإيمان بالقلم وأنه حين خلق جرى بما يكون من المقادير إلى يوم القيامة .

٦ ـ أن إنكار القدر من الكبائر .

٧ - وصية الوالد لولده .

وفي المسند والسنن عن ابن الديلمى (قال: أتيت أبّى بن كعب فقلت في نفسي شيء من القدر فحدثني بشيء لعل الله يذهبه من قلبي فقال: لو أنفقت مثل أحد ذهباً ما قبله الله منك حتى تؤمن بالقدر وتعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك وما أخطأك لم يكن ليصيبك. ولو مت على غير هذا لكنت من أهل النار. قال فأتيت عبد الله بن مسعود وحذيفة بن اليان وزيد بن ثابت فكلهم حدثني بمثل ذلك عن النبي مستعدد مديث صحيح رواه الحاكم في صحيحه.

س : بين ما يستفاد من هذا الحديث واذكر مناسبته للباب ؟

ج: يستفاد منه:

١ ـ مشروعية سؤال العلماء في إزلة الشبهة .

- ٢ ـ أن المفتي يجيب بنص الدليل مهما وجده .
- ٣ ـ أن من تاب من الذنب قبل أن يموت تاب الله عليه .
  - ٤ ـ بيان كيفية الإيمان بالقدر .
- ٥ وعيد من لم يؤمن بالقدر وأن عمله حابط كا تقدم ، وهذه هي مناسبة الحديث للباب .
  - والله سبحانه وتعالى أعلم وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

# ٦١ ـ باب ما جاء في المصورين أي من الوعيد وعظيم عقوبة الله لهم وعذابه )

س : ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج : هي أن تصوير ذوات الأرواح مناف لكمال التوحيد لأن فيه مشابهة لخلق الله تعالى .

عن ابن عباس سمعت رسول الله ﷺ يقول: (كل مصور في النار يجعل له بكل صورة صورها نفس يعذب بها في جهنم) متفق عليه .

ولها عنه مرفوعاً ( من صور صورة في الدنيا كلف أن ينفخ فيها الروح وليس بنافخ ) .

ويلاحظ أن (كل) و ( من ) من ألفاظ العموم فتشمل كل صورة وكل مصور .

وعن عائشة رضى الله عنها أن رسول الله على قال : ( أشد الناس عذاباً يوم القيامة الذين يضاهئون مخلق الله ) رواه البخاري ومسلم .

س : ما معنى يضاهئون بخلق الله ؟

ج : أي يشابهون بتصويرهم خلق الله .

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ (قال الله تعلق الله تعلق الله تعلق الله تعلق الله على الله الله الله تعلق الل

س: ما المقصود بالذرة والحبة وما هو الغرض من ذلك وما الذي يستفاد من هذه الأحاديث المتقدمة ؟

الذرة : واحدة الذر وهو صغار النهل ، والمراد بالحبة : حبة القمح بقرينة ذكر الشعيرة أو المراد عموم الحبوب .

والغرض من ذلك: تعجيزهم تارة بتكليفهم خلق حيوان وهو أشد وأخرى بتكليفهم خلق جماد وهو أهون ومع ذلك فلا قدرة لهم على خلق شيء من ذلك.

#### ما يستفاد من الأحاديث:

- ١ ـ تحريم التصوير وأنه من الكبائر .
- ٢ ـ الوعيد الشديد للمصورين وأنهم أشد الناس عذاباً .
- ٣ ـ أن الله يخلق بعدد كل صورة نفساً يعذب بهـا المصور في جهنم ويكلف أن ينفخ فيها الروح .

عن ابن الهياج الأسدي قال: (قال لي على رضى لله عنه ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله على أن لا تدع صورة إلا طمستها ولا قبراً مشرفاً إلا سويته) رواه مسلم.

س: بين معاني الكلمات الآتية: أبعثك، لاتدع، طمستها، مشرفاً، سويته. ما الذي يدل عليه هذا الحديث ولماذا أمر الرسول عليه المسلم الصورة وتسوية القبور؟

ابعثك: أرسلك وآمرك ، لا تدع: لا تترك ، طمستها: أزلتها ومحوتها ، مشرفاً: مرتفعاً عالياً ، سويته: هدمته وألحقته بالأرض.

#### ويدل الحديث على:

١ ـ تحريم اتخاذ الصور ونصبها في المجالس وتعليقها في البيوت وغيرها .

٢ ـ وجوب إتلاف الصور ومحوها وإزالتها لمن يقدر على ذلك .

٣ ـ وجوب تسوية القبور المشرفة العالية وهدم القباب المبنية عليها .

وأمر بطمس الصور لما فيها من المضاهاة بخلق الله .

وأمر بتسوية القبور لما في تعليتها من الفتنة بأربابها وهو من وسائل الشرك .

س : ما حكم المصور في نفسه ؟

ج: إن قصد بتصويره المضاهاة بخلق الله أو عمل الصور لتعبد من دون الله كصانع الأصنام ونحوها فهو كافر وعمله هذا مناف للتوحيد. فأما من لم يقصد بها العبادة ولا المضاهاة فهو فاسق صاحب ذنب كبير متعرض للوعيد الشديد والعقوبة البالغة.

س: ما المقصود بالصور المحرمة ؟

ج : هي صور الحيوانات ذوات الأرواح فأما الشجر ونحوه مما لا روح فيه فلا يحرم .

س: ما هي العلة التي لأجلها حرم التصوير وكيف عظمت عقوبة المصور ؟

ج: هي المشابهة بخلق الله وترك الأدب مع الله لأن الله تعالى له الخلق والأمر فهو رب كل شيء ومليكه وخالقه وهو الذي يصور جميع المخلوقات ويجعل فيها الأرواح التي تحصل بها الحياة . فالمصور لمَّا صور الصورة على شكل ما خلقه الله تعالى من إنسان وبهية صار مشابهاً لخلق الله فصار ما صوره عذاباً له يوم القيامة وكلف أن ينفخ فيها الروح وليس بنافخ .

فكان أشد الناس عذاباً لأن ذنبه من أكبر الذنوب . فتصوير الصور الحيوانية تشبه بخلق الله وكذب وافتراء على الله وتمويه وتزوير فلذلك زجر الشرع عنه .

خلاصه: ينقسم التصوير إلى عدة أقسام:

- ١ ـ جائز كالشجر وما لا روح فيه .
- ٢ ـ الصور المجسمة والتماثيل محرم بالإجماع .
- ٣ ـ ما لا ظل له وليس بجسم محرم عند جمهور العلماء لعموم الأدلة .
- 2 يرى البعض التسامح فيا عمت به البلوى من إثبات الشخصيات كصور حفائظ النفوس وحفظ الأمن والحقوق وذلك بمقدار ما يفي بالغرض للضرورة . (أه من مقرر التوحيد للصف الثالث المتوسط ص ٦٩) .

### ٦٢ ـ باب ما جاء في كثرة الحلف أي من النهى عنه والوعيد والذم لمن كان كذلك

س : ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج: هي أن كثرة الحلف ينافي كال التوحيد لأن اليين إنما شرعت تأكيداً للأمر المحلوف عليه وتعظياً للخالق ولهذا وجب أن لا يحلف إلا بالله وكان الحلف بغيره من الشرك ومن تمام هذا التعظيم ألا يحلف بالله إلا صادقاً ومن تمام هذا التعظيم أن يحترم اسمه العظيم عن كثرة الحلف ، فالكذب وكثرة الحلف تنافي التعظيم الذي هو روح التوحيد .

قال تعالى : ﴿ واحفظوا أيمانكم ﴾ (١) .

س : ما معنى هذه الآية واذكر ما يستفاد منها وما هي الأيمان ؟

ج : المعنى لا تتركوها بغير تكفير وقيل احفظوا أيمانكم عن الحنث فلا تحنثوا فيها وقيل لا تكثروا من الحلف وهذا الأخير هو مراد المؤلف والحديث عام وشامل للجميع .

والأيمان جمع يمين وهي الحلف أمرهم الله تعالى بحفظ الأيمان وعدم المسارعة إليها أو إلى الحنث فيها .

ويستفاد من الآية: الأمر بحفظ الأيمان والنهي عن كثرة الحلف والنكث ما لم يكن على فعل بر أو إصلاح بين الناس لقوله على أي والله إن شاء الله لا أحلف على يمين فأرى غيرها خيراً منها إلا كفرت عن يميني وآتيت الذي هو خير) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية ( ٨٩ ) .

عن أبي هريرة رضى الله عنه قال سمعت رسول الله ﷺ يقول ( الحلف منفقة للسلعة ممحقة للكسب ) أخرجاه أي البخاري ومسلم .

س ـ ما المقصود بالحلف هنا ، وبين معاني الكلمات الآتية : منفقة ، السلعة ، ممحقة . وما معنى هذا الحديث ؟ .

ج : المقصود بالحلف هنا : اليمين الكاذبة ، ومعنى منفقة : من النّفاق بفتح النون وهو الرواج ضد الكساد . والسلعة : بكسر السين المتاع . ومعنى محقة : من المحق وهو النقص والمحو والإبطال .

ومعنى الحديث: أن الحلف الكاذب وإن زاد في المال فإنه يحق البركة من البيع لأن الثمن وإن زاد لكن محق البركة يفضى إلى اضمحلال الزيادة.

عن سلمان رضى الله عنه أن رسول الله على قال: (ثلاثة لا يكلمهم الله ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم أشيط زان، وعائل مستكبر، ورجل جعل الله بضاعته لا يشتري إلى بيمينه ولا يبيع إلا بيمينه) رواه الطبراني بسند صحيح.

س: ما الذي يؤخذ من نفي كلام الرب تعالى عن هؤلاء العصاة ؟
 وكيف عظمت عقوبتهم وما معنى لا يزكيهم ؟

ج : نفي كلام الله تعالى عنهم دليل على أنه تعالى يكلم من أطاعه وأن الكلام صفة من صفات كاله . ولما عظم ذنب هؤلاء الثلاثة عظمت عقوبتهم فعوقبوا بهذه الثلاث التي هي أعظم العقوبات . ومعنى لا يزكيهم لا يزيدهم خيراً ولا يثنى عليهم ولا يطهرهم من دنس الذنوب .

س: ما المراد بالأشيط ، ولماذا صغر وكيف خص بالوعيد على الزنا مع أنه كبيرة وحرام على الصغير والكبير ؟

ج : الأشيط تصغير أشمط وهو الرجل الكبير الذي علاه الشيب وصغر تحقيراً له ، وخص بالوعيد لأن داعى المعصية قد ضعف في حقه فدل على أن الحامل له على الزنا محبة المعصية والفجور وعدم خوفه من الله .

س: ما المقصود بالعائل ، ولماذا خص بالوعيد على الكبر مع أنه معصية كبيرة في حق العموم ؟ .

ج: العائل: هو الفقير وخص بالوعيد لأنه ليس له ما يدعوه إلى الكبر لأن الداعي إلى الكبر في الغالب كثرة المال والنعم والرئاسة والعائل الفقير لا داعي له إلى أن يستكبر فاستكباره مع عدم الداعي إليه يدل على أن الكبر طبيعة له كامن في قلبه فعظمت عقوبته لعدم الداعي لهذا الخلق الذميم الذي هو من أكبر المعاصي.

س : ما معنى قوله في الحديث ورجل جعل الله بضاعته وما هو الشاهد من حديث سلمان للباب ؟ .

ج : المعنى أنه جعل كثرة الحلف بالله بضاعته يبيع فيها ويشتري لملازمته له وغلبته عليه وهذا هو الشاهد من الحديث للباب .

في الصحيح عن عمران بن حصين رضي الله عنه قال : قال رسول الله عنه أمتي قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم - قال عمران فلا أدري أذكر بعد قرنه قرنين أو ثلاثة - ثم إن بعدكم قوماً يشهدون ولا يستشهدون ويخونون ولا يؤتمنون ويننذرون ولا يوفون ويظهر فيهم السمن ) رواه مسلم .

س: ما هو القرن وما المراد بقرن الرسول عَلِيْتُ والذين يلونهم ولماذا فضلوا على من بعدهم ؟

ج : القرن : أهل عصر متقاربة أسنانهم مشتق من الاقتران في الأمر الذي يجمعهم ومدته مائة سنة وقيل غير ذلك .

والمراد بقرن الرسول عَلِيْكُ الصحابه ثم التابعون ثم تابعوهم أي أن القرن الثاني التابعون والثالث تابعوهم .

وإنما فضل قرن الرسول عَلِيلِهُ على من بعدهم لأنهم سبقوا إلى الإيمان والهجرة والجهاد مع رسول الله عَلِيلِهُ وفاقوا من بعدهم في العلم والإيمان والعمل الصالح.

ثم الذين يلونهم فضلوا على من بعدهم لظهور الإسلام فيهم وكثرة الداعي اليه والراغب فيه والقائم به وما ظهر فيه من البدع أنكر واستعظم وأزيل.

ثم القرن الثالث دون الأولين في الفضل لكثرة البدع فيه لكن العلماء متوافرون والإسلام فيه ظاهر والجهاد فيه قائم. ثم ذكر الرسول ما يتلقي ما وقع بعد القرون الثلاثة من الجفاء في الدين وكثرة الأهواء.

س : ما الذي حمل أولئك القوم يشهدون ولا يستشهدون ؟ .

ج: حملهم على ذلك استخفافهم بأمر الشهادة وعدم تحريهم للصدق وذلك لقلة دينهم وضعف إسلامهم .

س : ما الذي يدل عليه قوله ويخونون ولا يؤتمنون ؟ .

ج: يـدل على أن الخيـانـة قـد غلبت على كثير منهم أو أكثرهم بحيث لا يعتمد عليهم لخيانتهم وعدم الثقة بهم .

س : ما المقصود بقوله وينذرون ولا يوفون ؟ .

ج: المقصود أنهم لا يؤدون ما وجب عليهم فظهور هذه الأعمال الـذميـة فيهم يدل على ضعف إسلامهم وعدم إيمانهم .

س : ما المراد بقوله ويظهر فيهم السمن ولماذا ؟ .

ج : أي يحبون التوسع في المآكل والمشارب وهي أسباب السمن لرغبتهم في الدنيا ونيل شهواتهم والتنعم بها وغفلتهم عن الدار الآخرة والعمل لها .

في الصحيح عن ابن مسعود أن النبي عَلَيْ قال: ( ُخير الناس قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ثم يجىء قوم تسبق شهادة أحدهم يمينه ويمينه شهادته ) رواه البخاري ومسلم .

س: ما الذي يتضن هذا الحديث ؟ .

ج: يتضن ما تضنه الحديث الذي قبله من تفضيل القرون الثلاثة على من بعدهم. وهو صريح في أن القرون المفضلة ثلاثة لا غير. وفيه إشارة إلى عدم التسارع إلى الشهادة واليين وهذه حال من صرف رغبته إلى الدنيا ونسى الآخرة فخف أمر الشهادة واليين عنده تحملاً وأداء لقلة إيمانه وعدم خوفه من الله وعدم مبالاته بذلك.

قال المؤلف: ( وقال إبراهيم كانوا يضربوننا على الشهادة والعهد ونحن صفار ).

س : من هو إبراهيم ولماذا يضربونهم على ذلك وضح ما تقول ؟ .

ج: هو إبراهيم النخعي التابعي من أصحاب عبد الله بن مسعود . وإنحا فعلوا ذلك لأن لا يعتادوا إلزام أنفسهم بالعهد لما يلزم الحالف من الوفاء والكفارة وربما ترك ذلك فأثم . وكذلك الشهادة فإنه إذا اعتادها حال صغره سهلت عليه فربما أداه ذلك إلى التهاون بها والتساهل حال كبره . وفيه تمرين الصغار على طاعة ربهم ونهيهم عما يضر بصالحهم .

س : ما الذي يستفاد من هذا الباب ؟ .

- ج : ١ ـ الوصية بحفظ الأيمان .
- ٢ ـ الإخبار بأن الحلف منفقة للسلعة محقه للبركة .
- ٣ ـ الوعيد الشديد على من لا يبيع ولا يشتري إلا بيمينه .
  - ٤ ـ التنبيه على أن الذنب يعظم مع قلة الداعي .
    - ٥ ـ ذم الذين يحلفون ولا يستحلفون .
- تناؤه عَلِيَّةٍ على القرون الثلاثة أو الأربعة وذكر ما يحدث بعدها .
  - ٧ ـ ذم الذين يشهدون ولا يستشهدون .
  - ٨ كون السلف يضربون الصغار على الشهادة والعهد .
    - والله سبحانه وتعالى أعلم .

# ٦٣ - ( باب ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه ) أي من الدليل على وجوب الوفاء بها وإتمامها إذا أعطيت أحداً والذمة العهد

س: ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟ .

ج : هي أن نقض العهد دليل على عدم تعظيم الله تعالى فهو قادح في التوحيد .

قال تعالى : ﴿ وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم ولا تنقضوا الأيمان بعد توكيدها ﴾ (1) .

س : اشرح هذه الآية وبين مناسبتها للباب ؟ .

ج : يأمر الله تعالى بالوفاء بالعهود والمواثيق والمحافظة على الأيمان المؤكده بعدم نقضها .

ومناسبة الآية للباب: أنها دلت على وجوب الوفاء بالعهود وتحريم نقضها .

عن بريدة رضي الله عنه قال: (كان رسول الله عَلَيْ إذا أمَّر أميراً على جيش أو سرية أوصاه بتقوى الله ومن معه من المسلمين خيراً فقال: اغزوا باسم الله في سبيل الله قاتلوا من كفر بالله .. ) الحديث رواه مسلم .

س : ما المقصود بالجيش والسرية وما هي تقوى الله وما الذي تفيده هذه العبارة ؟ .

جـ: السرية قطعة من الجيش تخرج منه تغير وترجع إليه وقد حصرها

<sup>(</sup>١) سورة النحل آية ( ٩١ ) .

بعض العلماء بأربعائة ونحو ذلك .. والجيش ما كان أكثر من ذلك . وتقوى الله : التحرز بطاعته من عقوبته وذلك بالعمل بما أمر الله به والانتهاء عما نهى الله عنه . وتفيد هذا العبارة تأمير الأمراء ووصيتهم .

س : ما معنى قوله ومن معه من المؤمنين خيراً ؟

ج : أي أوصاه بمن معه أن يفعل معهم خيراً من الرفق بهم والإحسان إليهم وخفض الجناح لهم وترك التعاظم عليهم .

س : ما معنى قوله اغزوا باسم الله ؟

جـ : أي اشرعوا في فعل الغزو مستعينين بالله مخلصين له متوكلين عليه .

س : اذكر الذين لا يجوز قتالهم في الجهاد ولماذا ؟.

ج : هم المعاهدون والرهبان والنساء والصبيان غير البالغين . وإنما نهي عن قتالهم لأنهم لا يكون منهم قتال غالباً وإن كان منهم قتال أو تدبير قوتلوا .

س : ما معنى قوله عَرِّالَةٍ : ( لا تغلوا ولا تغدروا ولا تمثلوا ) وما حكم هذه الأشياء ؟

ج: هذا نهى عن الغلول والغدر والتثيل . والغلول : هو الأخذ من الغنية قبل قسمتها . والغدر : نقض العهد . والتثيل هنا : التشويه بالقتيل كقطع أنفه وأذنه والعبث به .

والغدر والغلول حرام ، والمثلة مكروهة .

س : ما الذي يؤخذ من قوله عَلِيلَةُ : (ثم ادعهم إلى الإسلام) .

ج : يؤخذ منه أن الدعوة إلى الإسلام تكون قبل القتال إلا أن تكون قد

بلغتهم الدعوة فيجوز قتالهم ابتداء .

س : ماذا يستفاد من قوله عليه : (ثم ادعهم إلى التحول من دراهم إلى دار المهاجرين ) وما المقصود بها ؟

ج : يستفاد منه وجوب الهجرة من بلد الشرك إلى بلد الإسلام .

والمقصود بدار المهاجرين مدينة الرسول ﷺ وكانت الهجرة إلى المدينة في أول الأمر واجبة على من دخل الإسلام .

س: ما معنى قـولـه عَلِيلَةِ : ( وأخبرهم أنهم إن فعلـوا ذلـك فلهم ما للهاجرين ) ؟.

ج : المعنى إن أسلموا وهاجروا وجب عليهم ما يجب على المهاجرين من الغزو والجهاد . واستحقوا ما يستحق المهاجرون من الفيء والغنية والأجر .

س: ما المراد بقول عليه : ( فيان أبوا أن يتحولوا منها فأخبرهم أنهم يكونوا كأعراب المسلمين يجرى عليهم حكم الله تعالى ) .

ج: يعنى من أسلم ولم يهاجر ولم يجاهد كسائر أعراب المسلمين الساكنين في البادية من غير هجرة ولا غزو فتجرى عليهم أحكام الإسلام ولا حق لهم في الغنيمة والفيء.

س : ما هي الخصال التي يدعى إليها المشركون قبل قتالهم ؟

ج: هي ثلاثة أشياء مرتبة:

١ ـ الدعوة إلى الإسلام بأن يدعوا إلى الشهادتين ثم إلى الصلاة ثم إلى الزكاة.

٢ - الدعوة إلى الهجرة .

٣ - طلب الجزية منهم .

س : ما هي الجزية ومن تؤخذ منه ؟

ج : هي المال الذي يعقد الكتابي عليه الذمة ، مأخوذة من الجزاء لأنها أجزت عن قتله . وتؤخذ من كل كافر عربياً كان أو عجمياً كتابياً أو مجوسياً أو غيرهم لهذا الحديث . وقيل لا تؤخذ إلا من أهل الكتاب والمجوس . وتؤخذ من الرجال الأحرار البالغين دون غيرهم . وإنما تؤخذ ممن كان تحت قهر المسلمين في بلادهم .

س : ما هو الشاهد من حديث بريدة للباب ؟

ج : هو قول ه وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه .

س : ما هي الذمة وما معنى إخفارها ؟

جـ : الذمة : العهد ، وإخفارها : نقضها .

س: ما هو غرض المؤلف من إيراد هذا الباب ؟

ج: غرضه البعد والحذر من التعرض للأحوال التي يخشى منها نقض العهود والإخلال بها بعد ما يجعل للأعداء المعاهدين ذمة الله وذمة رسوله . فإنه متى وقع النقض في هذه الحال كان انتهاكاً من المسلمين لذمة الله وذمة نبيه وتركاً لتعظيم الله وفي ذلك أيضاً تهوين للإسلام وتزهيد للكفار به . فإن الوفاء بالعهود وخصوصاً المؤكدة بأغلظ المواثيق من محاسن الإسلام الداعية للأعداء المنصفين إلى تفضيله واتباعه .

والله سبحانه وتعالى أعلم وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

## ٦٤ ـ باب ما جاء في الإقسام على الله

س : ما معنى الإقسام على الله وما حكمه ؟ .

ج : الإقسام على الله هو الحلف أن يفعل كذا أو لا يفعل كذا . وحكمه التحريم إذا كان على جهة الحجر على الله والقطع بحصول المقسم على حصوله . وهذا النوع مناف للتوحيد لأنه سوء أدب مع الله . وأما إذا كان على جهة حسن الظن بالله فهو جائز لقوله على الله عن عباد الله من لو أقسم على الله لأبره )رواه البخاري ومسلم وغيرهما .

عن جندب بن عبد الله رضي الله عنه قال: قال رسول الله على عن جندب بن عبد الله رضي الله عنه قال : قال رجل والله لا يغفر الله لفلان فقال الله عز وجل من ذا الذي يتألى علي أن لا أغفر لفلان إني قد غفرت له وأحبطت عملك ) رواه مسلم .

وفي حديث أبي هريرة (أن القائل رجل عابد قال أبو هريرة تكلم بكلمة أوبقت دنياه وآخرته) .

س: ما معنى يتألى وما هو إحباط العمل وما نوع الاستفهام في قوله من ذا الذي يتألى ؟ وما معنى أوبقت ؟ اذكر ما يستفاد من هذا الحديث ؟ .

ج: معنى يتألى : يحلف ، ومعنى إحباط العمل : إبطاله وذهابه ، والاستفهام على جهة الإنكار والوعيد . ومعنى أوبقت : أهلكت ، ويستفاد من الحديث : .

- ١ ـ التحذير من التألى على الله والإقسام عليه .
  - ٢ قرب الجنة والنار.
- ٣ ـ أن الإنسان قد يغفر له بسبب هو من أكره الأمور إليه .
- ٤ ـ تحريم العجب بالنفس ووجوب التأدب مع الله في الأقوال والأفعال .

٥ - بيان خطر اللسان والتحرز من الكلام كا قال على : ( وهل يكب الناس في النار على وجوهم أو قال على مناخرهم إلا حصائد ألسنتهم ) (١) . وقال على أن العبد ليتكلم بالكلمة ما يتبين فيها - أي ما يفكر فيها - يزل بها في النار أبعد مما بين المشرق والمغرب ) متفق عليه .

والله سبحانه وتعالى أعلم وصلى الله على نبيناً محمد وعلى آله وصحبه .

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وصححه

## ٦٥ ـ باب لا يستشفع بالله على خلقه

س: ما مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ؟

ج: هي أن الاستشفاع بالله على خلقه مناف للتوحيد لأن فيه تنقص لرب العالمين .

س: ما هو الاستشفاع وما حكم الاستشفاع بالله على خلقه مع التعليل ؟ .

ج.: الاستشفاع هو طلب الشفاعة والاستشفاع بالله على خلقه حرام لأنه تعالى أعظم شأناً من أن يتوسل به إلى خلقه لأن رتبة المتوسل به غالباً دون رتبة المتوسل إليه وذلك سوء أدب مع الله فيتعين تركه فإن الشفعاء لا يشفعون عنده إلا بإذنه وكلهم يخافونه ، فكيف يعكس الأمر فيجعل هو الشافع وهو الكبير العظيم الذي خضعت له الرقاب وذلت له الكائنات جميعها .

عن جبير بن معطم رضي الله عنه قال جاء أعرابي إلى النبي على فقال يارسول الله نهكت الأنفس وجاع العيال وهلكت الأموال فاستسق لنا ربك فإنا نستشفع بالله عليك وبك على الله فقال النبي على (سبحان الله ! سبحان الله فازال يسبّح حتى عُرف ذلك في وجوه أصحابه ثم قال ويحك أقدري ما الله ؟ إن شأن الله أعظم من ذلك إنه لا يستشفع بالله على أحد من خلقه ) رواه أبو داوود .

س: وضح معاني الكلمات الآتية: نهكت ، استسق لنا ربك ، نستشفع ، سبحان الله ، ما مرجع اسم الاشارة في قوله حتى عرف ذلك ، وما الذي يستفاد من هذا الحديث ، وبين مناسبته للباب ؟ .

ج: نهكت: جهدت وضعفت، استسق لنا ربك: اسأله لنا السقيا وهي المطر، نستشفع: نطلب الشفاعة، سبحان الله: تنزيها لله عما لا يليق به، ويحك: كلمة تقال للزجر، والإشارة إلى غضب الصحابة لغضب الرسول عليه .

ومناسبة الحديث للباب: أن النبي عَلِيلَةٍ أنكر فيه الاستشفاع بالله على خلقه واستعظمه ونهى عنه .

#### ويستفاد منه:

١ ـ تحريم الاستشفاع بالله على خلقه لأن شأنه أعظم من ذلك .

٢ ـ إثبات علو الله على خلقه وأن عرشه فوق سمواته لأن في بعض روايات الحديث (أن الله فوق عرشه وعرشه فوق سمواته).

س : ما معنى الاستشفاع بالرسول عَلَيْكُم ، وما حكمه ، وهل الاستشفاع خاص به ، وما الفرق بين الحي والميت في الاستشفاع ؟

ج: الاستشفاع بالرسول عَلَيْتُهُ المراد به طلب دعائه وهو جائز في حياته . وأما بعد وفاته فلا يجوز . وليس خاصاً به بل كل حي حاضر يرجى أن يستجاب له فلا بأس أن يطلب منه الدعاء .

وأما الميت فإنما يشرع في حقه الدعاء له على جنازته وعلى قبره وفي غير ذلك . وأما دعاؤه فلم يشرع بل قد دل الكتاب والسنة على النهي عنه والوعيد عليه . فكل ميت أو غائب لا يسمع ولا يستجيب ولا ينفع ولا يضر فدعاؤه شرك .

وبهذا يظهر الفرق بين الحي والميت في الاستشفاع .

والله سبحانه وتعالى أعلم وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

## ٦٦ ـ باب ما جاء في حماية النبي ﷺ حمى التوحيد وسده طرق الشرك

س : ما المقصود بحمايته صلى الله عليه وسلم حمى التوحيد ؟

ج: المقصود بذلك صونه عما يشوبه من الأقوال والأفعال التي يضحل معها التوحيد أو ينقص.

عن عبد الله بن الشخير رضي الله عنه قال: (انطلقت في وفد بني عامر إلى رسول الله يَوْلِيَّ فقلنا أنت سيدنا فقال السيد الله تبارك وتعالى قلنا وأفضلنا فضلا وأعظمنا طولاً فقال قولوا بقولكم أو بعض قولكم ولا يستجرينكم الشيطان) رواه أبو داود بسند جيّد.

وللنسائي عن أنس رضي الله عنه أن ناساً قالوا يا رسول الله يا خيرنا وابن خيرنا وسيدنا وابن سيدنا فقال ( يا أيها الناس قولوا بقولكم أو بعض قولكم ولا يستهوينكم الشيطان أنا محمد عبد الله ورسوله ما أحب أن ترفعوني فوق منزلتي التي أنزلني الله عز وجل ) .

س : ما معنى قولهم وأفضلنا فضلاً وأعظمنا طولاً ؟

ج : أي أعظمنا شرفاً وفضلاً وجوداً . والطول هو الغنى والقدرة والإنعام الواسع .

س : ما مراد الرسول ﷺ بقوله السيد الله ؟

ج : يريد عليه الصلاة والسلام أن السؤدد الكامل حقيقة لله عز وجل وأن الخلق كلهم عبيد الله .

س : ما المراد بقوله قولوا بقولكم أو بعض قولكم ؟

ج: يعني قولوا بقول أهل دينكم وملتكم وادعوني نبياً ورسولاً كا سماني الله في كتابه فقال ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِي ﴾ و ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ ﴾ وقول ه أو بعض قولكم أي دعوا بعض قولكم واتركوه .

س : ما معنى قوله صلى الله عليه وسلم : ( ولا يستجرينكم الشيطان ، ولا يستهوينكم ) ؟

ج : أي لا يستغلبنكم الشيطان فيتخذكم جَرِيّاً أي رسولاً ووكيلاً كأنكم وكلاء الشيطان تنطقون على لسانه .

ومعنى لا يستهوينكم: أي لا يقودنكم إلى ما يهوى من الغلو والبدع .

س : لماذا نهاهم الرسول صلى الله عليه وسلم عن قولهم أنت سيدنا وأفضلنا وخيرنا وأعظمنا مع أنهم لم يقولوا إلا الحق ؟

ج : نهاهم عن ذلك لأن لا يكون وسيلة إلى الغلو فيه والإطراء وأخبر صلى الله عليه وسلم أن مواجهة المادح للمدوح بالمدح ـ ولو بما هو فيه ـ من عمل الشيطان لما تفضي محبة المدح إليه من تعاظم الممدوح في نفسه وذلك ينافي كال التوحيد .

س: ما حكم إطلاق السيد على الإنسان ؟

ج : مختلف فيه فأجازه قوم واحتجوا بقول النبي عَلَيْكُم للأنصار : (قوموا إلى سيدكم ) ومنعه قوم واحتجوا بقول النبي عَلِيْكُم : ( السيد الله ) .

وروى عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: ( لا تقولوا للمنافق سيد فإنه إن يكن سيداً فقد أسخطتم ربكم عز وجل ) رواه أبو داود وإسناده صحيح.

س : ما الذي يستفاد من هذا الباب ؟

- ج: يستفاد منه:
- ١ ـ تحذير الناس من الغلو .
- ٢ ـ كراهة المدح والتحذير منه .
- ٣ ـ شفقته صلى الله عليه وسلم على أمته ورأفته ورحمته بهم .
  - ٤ ـ ما ينبغي أن يقول من قيل له أنت سيدنا .
    - والله سبحانه وتعالى أعلم .

## ٦٧ ـ باب ما جاء في قول الله تعالى :

﴿ وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بهينه سبحانه وتعالى عمّا يشركون ﴾ (١)

س : اشرح هذه الآية وبين مناسبتها لكتاب التوحيد ؟

ج : يقول الله تعالى ما عظم الله حق عظمته هؤلاء المشركون حيث عبدوا معه غيره فلم يؤمنوا بقدرة الله عليهم وهو العظيم الذي لا أعظم منه والقادر على كل شيء المالك لكل شيء وكل شيء تحت قدرته وقهره .

وأما قوله تعالى: ﴿ والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة والسماوات مطويات بيمينه ﴾ فقد فسرها رسول الله عَلَيْكَ بقوله: ( يطوى الله السماوات والأرض يوم القيامة ثم يأخذهن بيده الينى ثم يقول أنا الملك أين الجبارون أين المتكبرون . ثم يطوى الأرضين السبع بشماله ثم يقول أنا الملك أين الجبارون أين المتكبرون ) (٢) وقال عَلَيْكَ ( يقبض الله الأرض يوم القيامة ويطوى السماء بيمينه ثم يقول أنا الملك أين ملوك الأرض ) (٢).

ومناسبة الآية لكتاب التوحيد: أنه دلت على أن عبادة غير الله شرك ينافى توحيده وتعظيمه والإيمان به .

وروى عن ابن عباس قال ( ما السموات السبع والأرضون السبع في كف الرحمن إلا كخردلة في يد أحدكم ) .

س : ما هي الخردلة وما الذي يدل عليه هذا الحديث ؟

<sup>(</sup>١) سورة الزمر آية ( ٦٧ )

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ومسلم

ج : الخردلة واحدة الخردل وهي حبة صغيرة جداً كالذي يرى في شعاع الشمس الداخل في النافذة ، ويدل الحديث :

١ ـ على عظمة الله تعالى .

٢ ـ وعلى صغر الخلوقات بالنسبة إليه .

٣ ـ أن الساوات السبع والأرضين السبع ومن فيهن في قبضته وتحت تصرفه وقهره .

وقال ابن جرير حدثني يونس أخبرنا ابن وهب قال: قال ابن زيد حدثني أبي قال: قال رسول الله على: ما السماوات السبع في الكرسي إلا كدراهم سبعة ألقيت في ترس ) قال: وقال أبو ذر رضى الله عنه سمعت رسول الله على يقول: (ما الكرسي في العرش إلا كحلقة من حديد ألقيت بين ظهري فلاة من الأرض).

س: ما هو الترس وما معنى ظهري فلاة وما الذي يدل عليه هذان الحديثان ؟

ج : الترس صفحة من فولاذ تحمل لاتقاء الضرب بالسيف ومعنى ظهري فلاة وسط فلاة وهي المفازة ، ويدل الحديثان :

1 - على عظم الكرسي بالنسبة للساوات كا قال تعالى : ﴿ وسع كرسيه السموات والأرض ﴾ (١) .

٢ ـ عظم العرش بالنسبة للكرسي .

٣ ـ أن العرش غير الكرسي .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية ٢٥٥ .

وعن ابن مسعود قال ( بين السماء الدنيا والتي تليها خمسمائة عام ، وبين كل سماء إلى سماء خمسمائة عام ، وبين السماء السابعة والكرسي خمسمائة عام ، وبين الكرسي والماء خمسمائة عام ، والعرش فوق الماء والله فوق العرش لا يخفي عليه شيء من أعمالكم ) أخرجه ابن مهدي والمسعودي قال الحافظ الذهبي وله طرق .

وعن العباس بن عبد المطلب رضى الله عنه قال: قال رسول الله يَلْ الله ورسوله أعلم، قال بينها مسيرة خسائة سنة، ومن كل ساء إلى ساء مسيرة خسائة سنة، وكثف كل ساء مسيرة خسائة سنة، وبين الساء السابعة والعرش بحر بين أسفله وأعلاه كا بين الساء والأرض والله تعالى فوق ذلك وليس يخفي عليه شيء من أعمال بني آدم) أخرجه أبو داود وغيره.

س : اذكر ما يستفاد من هذين الحديثين وبين مناسبتها للباب ؟

ج : يستفاد منها :

- ١ ـ أن بين السماء والأرض مسيرة خمسمائة عام .
  - ٢ ـ أن ما بين كل سماء إلى سماء خمسمائة عام .
  - ٣ ـ أن كثف ( سمك ) كل سماء خمسمائة عام .
- ٤ ـ أن بين السماء السابعة والكرسي خمسائة عام .
  - ٥ ـ أن بين الكرسي والماء خمسائة عام .
- ٦ ـ أن البحر الذي فوق الساوات بين أسفله وأعلاه خسمائة عام .
  - ٧ ـ أن العرش فوق الماء .

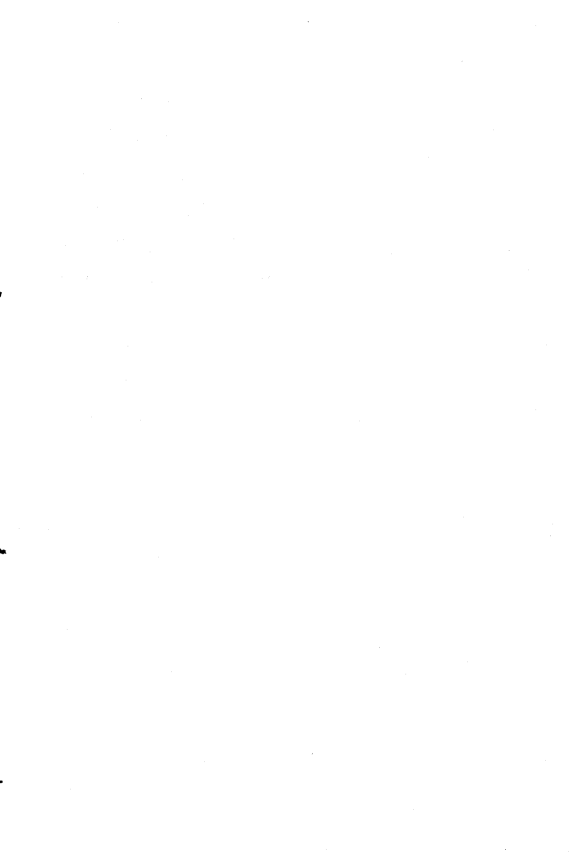
أن الله تعالى فوق العرش .

٩ ـ أنه تعالى مطلع على عباده يعلم ما هم عاملون ولا يخفي عليه شيء من ذلك .

ومناسبة الحديثين للباب: أن فيها دلالة على عظمة الله تعالى وكاله وكبريائه وعظيم قدرته وعظم مخلوقاته .

والله أعلم . وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

والحمد لله رب العالمين حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه كا يحب ربنا ويرضى وكا ينبغى لجلاله وعظيم سلطانه .



## أهم المراجع

- ١ ـ تفسير ابن كثير .
- ٢ ـ مدارج السالكين لابن القيم .
- ٣ ـ إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان لابن القيم .
  - ٤ بدائع الفوائد لابن القيم .
- ٥ ـ فتح الجيد شرح كتاب التوحيد للشيخ عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ.
  - ٦ ـ إبطال التنديد باختصار شرح التوحيد للشيخ حمد بن عتيق .
  - ٧ القول السديد في مقاصد التوحيد للشيخ عبد الرحمن بن سعدي .
- ٨ تيسير العزيز الحميد بشرح كتاب التوحيد للشيخ سلمان بن عبد الله
   ابن شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رحمهم الله تعالى .

#### ترجمة المؤلف

عبد الله بن جار الله بن إبراهيم الجار الله من قبيلة النواصر من بني تميم . ولد في مدينة المذنب ـ من مدن القصيم ـ في عام ١٣٥٤ هـ .

#### حياته العامية

درس في معهد إمام الدعوة العلمي بالرياض وتخرج منه عام ١٣٧٩ هـ ، ثم درس في كلية الشريعة بالرياض وتخرج منها عام ٨٣ ـ ١٣٨٤ هـ . ودرس في المعهد العالي للقضاء ونال منه درجة الماجستير عام ١٣٩٩ هـ في الفقه المقارن .

## أما حياته العملية:

فهي أنه يُدرس في المرحلة المتوسطة في وزارة المعارف منذ تخرجه ولا يزال فيها حتى كتابة هذه النبذة ، ثم انتقل إلى القسم الثانوي .

#### مؤلفاته:

- ١ ـ رسالة رمضان .
- ٢ كلمات مختارة .
- ٣ ـ مصارف الزكاة .
- ٤ الجامع الفريد للأسئلة والأجوبة على كتاب التوحيد وهو هذا .
  - ٥ ـ الكواكب النيرات في المنجيات والمهلكات .
    - ٦ ـ من علوم القرآن وفضائله .
  - ٧ المجموع المفيد : ويشمل إحدى عشرة رسالة .
    - ٨ رسالة المرأة المسلمة .

- ٩ \_ خلاصة الكلام في أحكام الصيام .
- ١٠ ـ بهجة الناظرين فيا يصلح الدنيا والدين .
  - ١١ ـ رسالة إلى المرضى .
  - ١٢ ـ حكم الاحتفال بالمولد النبوي .
  - ١٣ ـ من أضرار المسكرات والمخدرات.
  - ١٤ ـ توجيهات لأصحاب التسجيلات .
- 10 ـ خلاصة الكلام في أحكام الحج والعمرة إلى بيت الله الحرام وزيارة المسجد النبوي .
  - ١٦ ـ معجزة الإسراء والمعراج وحكم الاحتفال بها .
    - ٧٧ ـ الهداية لأسباب السعادة .
    - 14 البيان المطلوب لكبائر الذنوب .
      - ١٩ ـ حكم التصوير واقتناء الصور.
        - ۲۰ ـ زاد المسلم اليومي .

والله ولي التوفيق ...

## الفهرس

| الصفحة         | الموضوع                                      | الباب                 |
|----------------|----------------------------------------------|-----------------------|
| ٥              |                                              | مقدمة                 |
| ٩              | لتوحيد وذكر أنواعه ووجوبه                    | ۱ ـ موضوع كتاب ا      |
| 18             | ىيد وما يكفر من الذنوب                       | ۲ ـ باب فضل التوح     |
| ۲۰             | لتوحيد دخل الجنة بغير حساب                   | ٣ ـ باب من حقق ا      |
| Υο             | الشرك                                        | ٤ ـ باب الخوف من      |
| 79             | شهادة أن لا إله إلا الله                     | ٥ ـ باب الدعاء إلى    |
| <b>TT</b>      | عيد وشهادة أن لا إله إلا الله                | ٦ ـ باب تفسير التو-   |
| نفعه           | لبس الحلقة والخيط ونحوهما لرفع البلاء أو د   | ٧ ـ باب من الشرك      |
| ٤٠             | الرقى والتمائم                               | ٨ ـ باب ما جاء في     |
| ٤٥             | شجر أو حجر ونحوهما                           | ۹ ـ باب من تبرك ب     |
| ٤٨             | الذبح لغير الله                              | ١٠ ـ باب ما جاء في    |
| ٥٢             | ، في مكان يذبح فيه لغير الله                 | ١١ ـ باب لا يذبح لله  |
| 00             | النذر لغير الله                              | ۱۲ ـ باب من الشرك     |
| ٥٧             | الاستعادة بغير الله                          | ۱۳ ـ باب من الشرك     |
| ٥٩             | أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره             | ١٤ ـ باب من الشرك     |
| ن ﴾ الآية ٢٤   | الى ﴿ أيشركون ما لا يخلق شيئاً وهم يخلقو     | ١٥ ـ باب قول الله تع  |
| ٦٩             | الى ﴿ حتى إذا فزّع عن قلوبهم ﴾ الآية         | ١٦ ـ بابُ قول الله تع |
| ٧٢             |                                              | ١٧ ـ باب الشفاعة      |
|                | الى ﴿ إنك لا تهدي من أحببت ﴾                 | ١٨ ـ باب قول الله تع  |
| في الصالحين    | سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في     | ١٩ ـ باب ما جاء أن    |
|                | التغليظ فين عبدَ اللهَ عند قبر رجل صالح      |                       |
| ۸۳             |                                              | فكيف إذا عبده         |
| من دون الله ۸۷ | الغلو في قبور الصالحين يصيرها أوثاناً تعبد . | ۲۱ ـ باب ما جاء أن    |

|                                       | ٢٢ ـ باب ما جاء في حماية المصطفى جناب التوحيد وسده كل طريق                                        |
|---------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۹۰                                    | يوصل إلى الشرك                                                                                    |
| ۹۳                                    | ٢٣ ـ باب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان                                                     |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ٢٤ ـ باب ما جاء في السحر                                                                          |
| ٠٠٥                                   | ٢٥ ـ باب بيان شيء من أنواع السحر                                                                  |
| ٠٠٨                                   | ٢٦ ـ باب ما جاء في الكهان ونحوهم                                                                  |
| ٠٠٠                                   | ۲۷ ـ باب ما جاء في النشرة                                                                         |
| 117                                   | ۲۸ ـ باب ما جاء في التطير                                                                         |
| ١١٨                                   | ٢٩ ـ باب ما جاء في التنجيم                                                                        |
| ١٢٠                                   | ٣٠ ـ باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء                                                             |
|                                       | ٣١ ـ باب قول الله تعالى ﴿ ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً                                   |
| ٠٢٥                                   | يحبونهم كحب الله ﴾ الآية                                                                          |
| ١٣٠                                   | ٣٣ ـ باب قول الله تعالى ﴿ إنما ذلكم الشيطان يخوف أولياءه ﴾ الآية                                  |
| ١٣٤                                   | ٣٣ ـ باب قول الله تعالى ﴿ وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين ﴾                                      |
|                                       | ٣٤ ـ باب قول الله تعالى ﴿ أَفَامِنُوا مِكْنِ اللهِ فِلا يَامِن مِكْنِ اللهِ إِلا                  |
| ٠٠٠٠٠ ۸٣٨                             | القوم الخاسرون ﴾                                                                                  |
| 181                                   | ٣٥ ـ باب من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله                                                    |
| ۱٤٥                                   | ٣٦ ـ باب ما جاء في الرياء                                                                         |
| ۱٤۸                                   | ٣٧ ـ باب من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا                                                      |
|                                       | ٣٨ ـ باب من أطاع العلماء والأمراء في التحليل والتحريم فقد اتخذهم أرباباً                          |
| 101                                   | من دون الله                                                                                       |
|                                       | ٣٩ ـ باب قول الله تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَرْعُمُونَ أَنْهُمَ آمَنُوا بِمَا أَنْزَلَ |
| ٠٠٤                                   | إليك وما أنزل من قبلك يريدون أن يتحاكموا إلى الطاغوت ﴾ الآية                                      |
| · • A                                 | ٤٠ ـ باب من جحد شيئًا من الأساء والصفات                                                           |
| ۰۰۰۰۰ و                               | ٤١ ـ باب قول الله تعالى ﴿ يعرفون نعمة الله ثم ينكرونها وأكثرهم الكافرون ﴾                         |
| ۲۲                                    | ٤٢ ـ باب قول الله تعالى ﴿ فلا تحملوا لله أنداداً وأنتم تعلمون ﴾                                   |

| ١٦٥ | ٤٣ ـ باب ما جاء في من لم يقنع بالحلف بالله                                                  |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | ٤٤ ـ باب قول ( ما شاء الله وشئت )                                                           |
|     | ٤٥ ـ باب من سب الدهر فقد آذى الله                                                           |
| ۱۷۲ | ٤٦ ـ باب التسمي بقاضي القضاه ونحوه                                                          |
| ۱۷٤ | ٤٧ ـ باب احترام أسماء الله وتغيير الاسم لأجل ذلك                                            |
| ۱۷۵ | 44 ـ باب من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول                                       |
|     | <ul> <li>19 ـ باب قول الله تعالى ﴿ ولئن أذقناه رحمة منا من بعد ضراء مسته</li> </ul>         |
| ۱۷۸ | 7 3 4 4 5 7 8 7 8 7 8 7 8 7 8 7 8 7 8 7 8 7 8 7                                             |
|     | ٥٠ ـ باب قول الله تعالى ﴿ فَلَمَا آتَاهَا صَالِحًا جَعَلَا لَهُ شَرَكَاءَ فَيَمَا آتَاهُمَا |
| ۱۸۱ | فتعالى الله عما يشركون ﴾                                                                    |
|     | ٥١ ـ باب قول الله تعالى ﴿ ولله الأمهاء الحسنى فادعوه بها وذروا الذين                        |
| ۱۸٥ | يلحدون في أسمائه سيجزون ما كانوا يعملون ﴾                                                   |
| ۱۸۹ | ٥٢ ـ باب لا يقال السلام على الله من عباده                                                   |
|     | ٥٣ ـ باب قول اللهم اغفر لي إن شئت                                                           |
|     | ٥٤ ـ باب لا يقول : عبدي وأمتي                                                               |
| 198 | هه ـ باب لا يرد من سأل بالله                                                                |
| 190 | ٥٦ ـ باب لا يسأل بوجه الله إلا الجنة                                                        |
| 197 | ۷۰ ـ باب ما جاء في « لو »                                                                   |
|     | ٥٨ ـ باب النهي عن سب الريح                                                                  |
| ۲٠١ | ٥٩ ـ باب قول الله تعالى ﴿ يَظْنُونَ بِاللَّهُ غَيْرِ الْحَقِّ ظَنِ الْجَاهَلِيةَ ﴾          |
| ۲٠٣ | ٦٠ ـ باب ما جاء في منكري القدر                                                              |
| ۲٠٧ | ٦١ ـ باب ما جاء في المصورين                                                                 |
| ۲۱۱ | ٦٢ ـ باب ما جاء في كثرة الحلف                                                               |
| ۲۱۷ | ٦٣ ـ باب ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه                                                       |
| 271 | ٦٤ ـ باب ما جاء في الإقسام على الله                                                         |
| 777 | ٦٥ ـ باب لا يستشفع بالله على خلقه                                                           |

| ٦٦ ـ باب ما جاء في حماية النبي عَلِينَةٍ حمى التوحيد وسده طرق الشرك |
|---------------------------------------------------------------------|
| ٧٧ ـ باب ما جاء في قول الله تعالى ﴿ وما قدروا الله حق قدره والأرض   |
| جميعاً قبضته يوم القيامة والسماوات مطويات بيمينه سبحانه             |
| وتعالى عما يشركون﴾                                                  |
| أهم المراجع                                                         |
| ترجة المؤلف                                                         |
| القعاس                                                              |